



### **WHITE PAPER**

For Interreligious Collaboration & Policy Making in Addressing Radicalization & Violent Extremism

February 2017







### © All Rights Reserved for Adyan Foundation

Rashad Center for Cultural Governance Aalam Str., Badaro, Beirut – Lebanon www.adyanfoundation.org Email: contact@adyanfoundation.org

Tel/Fax: 9611393211

Beirut, 2017



This White Paper has been developed in the framework of the Adyan Foundation's Project "Counter Extremism Interreligious Alliance – CEIA" with the support of the British Embassy in Beirut.

### WHITE PAPER

# For Interreligious Collaboration & Policy Making in Addressing Radicalization & Violent Extremism

February 2017

### **EXECUTIVE SUMMARY**

In recent years, international efforts to deal with violent extremism have expanded to encompass not just the countering of violent extremism (CVE), in a security context, but also the prevention of violent extremism (PVE).

Religious communities and religious leaders have been identified by the UN as playing a crucial role in PVE. Key tasks identified in this context include: providing a platform for intra and inter-religious dialogue; promoting mutual understanding between religions; vocally rejecting violence doctrines while espousing peaceful and humanitarian values; preserving the heritage of cultural and religious diversity; guarding against religious-based discrimination or intolerance and sharing good practice.

This paper is based on an integrative approach involving experts, community actors and grassroots leaders and activists from the international scene.

The aim is to build resilience in the face of terrorist groups such as the Islamic State in Iraq and the Levant (ISIL/ISIS) and Boko Haram as well as other types of violent extremism including Neo-Nazis groups. The frame here is the phenomenon of radicalization leading to violent extremism and the role religion(s) can have in helping to address the issue.

An inter-religious or multi-religious approach to PVE can ensure greater effectiveness in countering extremism because it removes stigma or blame, and facilitates a more open, beneficial discussion about the issues faced. Such a collaborative, integrative approach is also a deliberate counter to the extremist agenda of discrimination, isolation, destruction and hate.

This white paper aims to encourage and generate discussions needed for policies and initiatives to make strategic collaboration a

reality. It is an open, proactive process to be continuously enriched and updated based on evolving experience and expertise.

The paper comprises three sections:

- The first looks at the concept of extremism and the radicalization process.
- The second explores the relationship between religion and extremism.
- The third identifies four priority areas for interreligious collaboration in addressing radicalization and extremism, while highlighting existing good practices and initiatives that could be amplified and built upon.

### **Priority Area 1:**

Strengthening social cohesion through the promotion of Religious Social Responsibility within each community.

### **Priority Area 2:**

Fostering literacy about religions and promoting education on citizenship inclusive of cultural and religious diversity.

#### **Priority Area 3:**

Promoting an existential narrative rather than an essentialist one in response to extremism, especially through the media.

### **Priority Area 4:**

Reforming and developing the existing interreligious platforms for dialogue and common civic engagement for shared public life values and for interfaith compassion and solidarity, especially among the youth.

# White Paper For Interreligious Collaboration & Policy Making in Addressing Radicalization & Violent Extremism

### **PRELUDE**

- 1) Over the past two decades, the international community and governments focused on addressing violent extremism primarily within the context of security-based counterterrorism measures, known as Countering Violent Extremism (CVE) and Countering Terrorism (CT). Over time, actors and decision makers have concluded that a comprehensive approach should encompass not only essential security-based measures, but also systematic preventive steps (PVE: Preventing Violent Extremism) to address the factors that make individuals join violent extremist groups.
- 2) In his 2015 Plan of Action to Prevent Violent Extremism Report<sup>1</sup> (A/70/674 24 December 2015), the Secretary-General of the UN explicitly highlights the crucial role of communities and religious leaders in PVE, and recommends:

#### **Under Key area 1. Dialogue and Conflict Prevention:**

1.5. To engage religious leaders to provide a platform for intra- and interfaith dialogue and discussions through which to promote tolerance and understanding between communities, and voice their rejection of violent doctrines by emphasizing the peaceful and humanitarian values inherent in their theologies.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> UN General Assembly, 24 December 2015, Plan of Action to Prevent Violent Extremism Report: http://www.un.org/en/ga/search/view\_doc. asp?symbol=A/70674/;

See also the Recommendations: https://www.un.org/counterterrorism/ctitf/sites/www.un.org.counterterrorism.ctitf/files/plan action.pdf

Religious leaders also have a responsibility to themselves seek such understanding. Tolerance is not passive: it demands the active choice to reach out on a basis of mutual understanding and respect, especially where disagreement exists;

1.6. To preserve the heritage of cultural and religious diversity against attempts by violent extremists to destroy manuscripts, objects and sites that are symbols of pluralism and tolerance;

### Under Key area 2. Strengthening Good Governance, Human Rights and the Rule of Law:

2.10. To prevent the subversion of the work of educational, cultural and religious institutions by terrorists and their supporters, as highlighted in Security Council resolution 1624 (2005); take appropriate measures against all forms of intolerance and discrimination based on religion or belief, as exhibited in particular in the curricula of formal and non-formal educational institutions, and textbooks and teaching methods;

### **Under the Key area 3. Engaging Communities:**

3.6. To support the establishment of regional and global networks for civil society, youth, women's organizations and religious leaders to enable them to share good practices and experience so as to improve work in their respective communities and promote intercultural and interfaith dialogue;

- 3) Moreover, the Report engages religious leaders and communities, as they are part of civil society or in view of their role in educational sectors and their responsibility in fostering participation of youth and women. It calls, in its recommendations for Education, for inviting the private sector and other civil society actors to contribute to post-conflict reconciliation and reconstruction efforts (Key area 6/ Recommendation 6). Likewise, in the area of Strategic Communications, the Internet and Social Media, the report calls for "the promotion of grass-roots efforts to advance the values of tolerance, pluralism and understanding" (Key area 7/ Recommendation 3).
- 4) Adyan Foundation, in collaboration with the Institute of Education University College London, took the initiative to gather an international multidisciplinary and multifaith group of 14 experts in two seminars², sharing their diverse and complementary expertise that resulted in this white paper. The current document also benefited from the comments and feedback of 29 young leaders from 15 countries engaged in the Adyan's CEIA (Counter Extremism Interreligious Alliance) program. Adyan Foundation intends by this paper to respond to the growing need for identifying and clarifying the specific contribution of religious communities and actors in taking initiatives in addressing radicalization and violent extremism. The paper therefore represents an integrative approach combining the voice

First experts meeting, 24-25 November, 2015 at Institute Of Education - UCL-London (UK); Second experts meeting, 30-31 January 2016, at Hedayah - Abu Dhabi (UAE).

of the **experts**, that of the **community actors** and that of **grassroots leaders** and activists.

- 5) In recent years, terrorist groups such as the Islamic State in Iraq and the Levant (ISIL/ISIS) and Boko Haram have shaped our image of violent extremism and the debate on how to address it. These groups' message of intolerance has had drastic consequences in many regions of the world and created an unprecedented humanitarian crisis. Taking hold of territory and using social media for the global and real-time communication of their ideas and exploits, they constitute a direct threat to global security, peace and human dignity. Not to forget other types of violent extremism including Neo-Nazis groups, Ku Klux Klan, and other forms of political and social radicalization.
- 6) Therefore, this paper is not exclusively concerned with one type or group of violent extremism, or with what is communally called "religious extremism" or "religiously expressed extremism", but by the phenomenon of radicalization leading to violent extremism in general, as a threat to peace, security and social cohesion, and the contribution that religions can make, jointly or separately, to help in addressing this issue.
- 7) Since, in different historical contexts, doctrines of all main religions have been used to legitimize violence, an interreligious collaboration to counter-extremism is needed to build a comprehensive approach to delegitimize

any argument based on intra and inter-religious diversity as a pretended cause for conflict. On the contrary, faith-based and interfaith approaches in this area make religions authentically concerned with peace and the good of mankind, as part of their "Religious Social Responsibility" (RSR). This assumption calls for sustainable interreligious collaboration, far beyond the common symbolic reaction from religious leaders after violent extremist acts.

8) An interreligious collaboration also delegitimizes positions that seek to blame extremism on one religion. The Ankara Memorandum on Good Practices for a Multi-Sectorial Approach to Countering Violent Extremism of the Global Counter Terrorism Forum (GCTF) reads: "Any CVE program should avoid the identification of violent extremism with any religion, culture, ethnic group, nationality or race". It argues that "any ethnocentric approach to violent extremism will limit the visions of those who are responsible for developing CVE strategies", adding that: "Associating a CVE program with a particular religion, culture, ethnic group, nationality or race could alienate those very members of the community whose cooperation is important for the program to succeed."3 Moreover, Al-Azhar Communiqué against Extremism and Terrorism promulgated in December 2014 following the Azhar Conference on Counter Extremism that was attended by Muslim religious leaders and representatives of Eastern

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ankara Memorandum on Good Practices for a Multi-Sectorial Approach to Countering Violent Extremism (2013), Good Practice 3: https://www.thegctf.org/documents/1016213/72352/Sep19 Ankara+Memorandum.pdf

Churches, reads in article 2: "We confirm that Muslims and Christians of the East are brothers, have the same nation and civilization, have lived together for centuries and are determined to continue being together in national free sovereign countries that equate between all citizens and respect freedoms." Article 10 reads: "The conference affirms that Muslims and Christians of the East equally take responsibility for confronting terrorism and extremism, whatever their sources and purposes are."

- 9) An interreligious collaboration and acknowledgment of shared responsibility nevertheless brings the challenge of being courageous in acknowledging that respective beliefs, cultures and societies, may not be perfect. Facing the same threat together helps communities identify where they are challenged and recognize their difficulties in this process, instead of engaging in mutual accusations and polemics. It allows for a genuine dialogue to take place, for interreligious collaboration, based not only on shared convictions, but also on dealing with internal vulnerabilities and generating spiritual solidarities.
- 10) Therefore, the approach in this paper has the advantage of liberating each religion from an apologetic position, as if it was accused by others, as well as from the victimization narrative that risks becoming internalized, hence weakening a sense of responsibility and the capacity to participate in public and social life. Since extremists have a strategy for discrimination, isolation, destruction and hate, we need a comprehensive strategy

for solidarity, meaningful integration, collaboration and peaceful interreligious and intercultural relations.

- 11) This white paper for interreligious collaboration and policy-making in addressing radicalization and violent extremism aims to encourage and generate discussions needed for policies and initiatives that make such strategic collaboration closer to reality. It is meant to be an open process of proactive and shared reflection that has to be continuously enriched and updated based on evolving experience and expertise in this domain, and adapted to different religious or geopolitical contexts.
- 12) In the following three sections, the paper presents first some clarifications related to the concept of extremism itself and its semantic field. This conceptual framework includes the structural and contextual elements of the radicalization process. However, the paper doesn't pretend to offer a common or conventional definition, or an exhaustive description of the phenomenon. It only aims to clarify the meaning of concepts and the language as meant by this paper. Secondly the paper focuses on the complex relation between religion and extremism, presenting it in a critical and transparent way. Finally, the third part of the paper identifies priority areas for interreligious collaboration in addressing radicalization and extremism. Selected samples of initiatives illustrate the fact that this reflection is rooted in tangible realities and acknowledge the existing efforts in this area that requires development and optimization.

### 1. UNDERSTANDING EXTREMISM

- 13) There is no one agreed definition of extremism, nor a definite answer to the question of why individuals or groups become radicalized. Yet, it is important to differentiate between extremism as ideology and violent extremism as action, since there is not always a link or causal relation between extremist thinking and violent behaviour. It is also important to differentiate between radical thoughts, which are a rational and natural element in a society of differences and diverse views, sometimes pushed to their extreme interpretive potentials, and intolerant thoughts, which hold hate and discrimination against others. A form of violence, though symbolic or moral, can be present in intolerant narratives and ideologies.
- 14) Fundamental freedoms, such as freedoms of conscience, thought and expression, guarantee the right to adopt radical thoughts as far as they don't incite to violence. Moreover, in some situations, established realities or systems morally require challenging: for example, in the opposition of Muhammad Ali to the Vietnam War, or the struggle of Martin Luther King JR for freedom and equality for African Americans. "The question, Martin Luther King JR noted, is not whether we will be extremists, but what kind of extremists we will be...

The nation and the world are in dire need of creative extremists.<sup>4</sup>"

15) Therefore, the central feature of extremism may be related to both the beliefs that are held and the manner in which they are held. Archbishop Desmond Tutu defined extremism as: "when you do not allow a different point of view, when you hold your own view as being quite exclusive, when you do not allow for possibility of difference.<sup>5"</sup> Hence this paper differentiates between fundamentalism or radical **thoughts** on the one hand, that represent the strict adherence to a set of irreducible beliefs and religious behaviour, and intolerant thoughts and violent extremism on the other hand, the latter referring to, according to a recent UNESCO definition, "the beliefs and actions of people who support or use ideologically-motivated violence to achieve radical ideological, religious or political views.6" Radicalization towards violent extremism is then considered as the individual or collective process, whereby a person or a group come to adopt undemocratic methods or violent means to achieve social change.

In: Peter T. Coleman, and Andrea Bartoli: Addressing Extremism. The International Center for Cooperation and Conflict Resolution - Columbia University (ICCCR) and the Institute for Conflict Analysis and Resolution (ICAR) - George Mason University. http://www.tc.columbia.edu/i/a/document/9386\_ WhitePaper 2 Extremism 030809.pdf

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> In: Davies, L. 2008. Education Against Extremism, Stoke on Trent and Sterling. Trentham Books: https://www.oise.utoronto.ca/cld/UserFiles/File/DAVIESeducationagainstextremism.pdf

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> UNESCO: A Teacher's Guide on the Prevention of Violent Extremism, 2016, 11: http://unesdoc.unesco.org/images/0024244676/002446/e.pdf

- 16) However, violent extremism does not arise in a vacuum. It expresses a conflict developing within a society, and can be viewed as one of the strategies in a game over power. Moreover, some claims held by extremists can reflect fair views and true realities of injustice. Therefore extremism's drivers and geopolitical context are of crucial importance and must be taken into consideration. These push factors differ from one place to another, and from one society to another. Nevertheless, there are common or shared drivers that, if present, would create in a cumulative way a fertile ground for extremism.
- 17) A persisting combination of social conditions of discrimination and exclusion with a weak citizenship culture and lack of peaceful means for political and economic participation, and particular forms of ideology to interpret those conditions, prepare the ground for extremist ideas and attitudes. Besides that, political strategies that promote polarization rather than unity and social cohesion have coincided with the rise of identity politics and have become, for some people, a source of extremism. In most cases, a religious ideology is used to encapsulate the political, societal and economic drivers of extremism.
- **18)** The UN Plan of Action to Prevent Violent Extremism presents the **conditions conducive to and the structural context of violent extremism** in five points:
  - Lack of economic opportunities
  - Marginalization and Discrimination

- Poor Governance, Violations of Human Rights and the Rule of Law
- Prolonged and unresolved Conflict
- Radicalization in Prisons

With these conducive conditions, **the processes of radicalization** combine, in multiple ways, many elements, as:

- · Individual backgrounds and motivations
- Collective grievances and victimization narrative
- Hate speech based on political ideologies and ethnic and cultural differences
- Usage of religion and beliefs for legitimization of violence
- Leadership and Social Networks
- **19)** The challenge for **a preventive strategy** to counter violent extremism is that it has to tackle the drivers and contextual factors that constitute **the fertile ground for radicalization**. Action has to be taken before violence takes place, addressing the drivers that may lead to it.
- 20) Indeed the role of faith-based actors is limited to the personal and social context where they can foster resilience towards this threat. For its efficiency and credibility, this role needs to be clearly distinguished from any security-based approach. Thus, since PVE is concerned with the complex process of radicalization leading to violence rather than by violent extremism itself, the adopted and recommended approach in this paper is to deal with extremism in a contextual, descriptive and non-essentialist way.

### 2. RELIGION AND EXTREMISM

- 21) This paper acknowledges that religion can be both a great resource to counter-extremism and foster social resilience as well as used as an ideology to legitimize violent extremism. This phenomenon is neither new nor exclusive to any religion or system of belief.
- 22) Instead of denying any connection between religion and extremism and putting it in a mere defensive attitude, or suspecting an intrinsic relation between religion and extremism that cannot be justified, it might be better to talk about the "ambivalence of the sacred" and recognize how religious militancy can take on both peaceful and violent forms given different cultural, historical and political circumstances. In this framework, religion is approached as a socio-historic reality, where, in accounting for religious violence as well as religious peacebuilding, hermeneutics is fundamental, contestation is inevitable, and struggle within and outside the enclave is the norm?
- 23) Therefore the answer to religiously expressed extremism cannot be imposing an opposite and authoritarian religious discourse, which would disregard free thinking and the legitimacy of diverse interpretations. Access to divine word and to the divine will is fundamentally an act

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See: R. Scott Appleby. "Religious Violence: The Strong, the Weak and the Pathological," in The Oxford Handbook of Religion and Peacemaking, ed.s Atalia Omer, R. Scott Appleby and David Little. New York: Oxford University Press. 2015.

of interpretation. This brings us to larger questions that need to be taken into consideration as the legitimacy of interpretation, the need to acknowledge subjectivities, and how subjectivities affect groups.

- 24) Freedom of speech is a fundamental requirement for religious freedom. Yet it comes with the risk of radical and exclusive religious discourse that can dehumanize the other. The word "takfiri", meaning being exclusivist in religious belief and labelling others as "infidels" has become almost a synonym for "extremist". This suggests that there is a need to unravel the impact of theological exclusivism on extremism. There is in fact a paradox between theological radicalism and respect for difference. Hate speech and discrimination towards others are the red lines in this field, whereas pluralism as a theological position and interreligious relations and collaboration are to be the positive facet of this reality.
- **25)** The control and use of religious discourse by political authorities can hinder its **credibility** and diminish its inner capacity for **self-criticism**, which indicates a negative model for the wider community. Because of such **lack of credibility of traditional religious leadership**, young people may turn to other sources of knowledge about religion, especially through **social media networks**, without having the capacity to judge the authenticity of such information.
- **26) "Religious literacy"** as an open and negotiable learning process is an urgent need to respond to the lack of

understanding over religion and the risk of manipulation of religious feelings. Religious literacy, accompanied with **critical thinking** capacities, enable people to contextualise and historicise different interpretations and prevent the spread of **sectarian** and **monolithic ideological narratives**.

- **27) Faith-based and interreligious initiatives** are crucial in countering extremism as they can protect communities and believers from a **victimization narrative** and from the **polarization of discourses** on the one hand, and promote feelings of **shared responsibility** for justice, peace, and social cohesion on the other hand.
- 28) Fostering interreligious collaboration is crucial in addressing radicalization and violent extremism, since it helps in avoid the labelling of one community or religion as extremist, and provides opportunity to strengthen alternative voices versus extremists. Interreligious collaboration in this field puts all communities in a humble position with the capacity to learn from each other's historic experiences in relation to extremism, and avoid cultural and religious misunderstandings such as conflations between Christianity and the West, or Arab and Islamic.
- **29)** Interreligious collaboration fosters the **values-based approach** in addressing extremism instead of developing a **sectarian response** to it. This approach constitutes a strong moral voice against all types of **discrimination** and extremist tendencies and an umbrella for the **protection of minorities and vulnerable groups.**

### 3. PRIORITY AREAS FOR INTERRELIGIOUS COLLABORATION

**30)** This white paper for policy making in addressing radicalization and violent extremism identified four major areas where **religious actors** are expected to specifically contribute to global efforts, and where **interreligious collaboration** can make a difference. Some **good practices** are briefly presented in relation to these areas to highlight the already existing positive dynamics and encourage similar initiatives.

### The Need for a Multireligious Approach to Violent Religious Extremism

www.religionsforpeace.org

Our religious communities can and must respond to all of the "drivers" of violent religious extremism. A multi-religious response is a concrete and effective religious demonstration against violent religious extremism. It shows clearly that diverse religious communities share common concerns and are ready to engage together, while respecting religious differences. Multi-religious approaches build solidarity around areas of shared concern and make clear that the religious "other" can be recognized as a moral ally, as opposed to an enemy. It also makes clear that an attack on any religion is—at root—an attack on all. The strength and power of our multi-religious responses are rooted in each believer's fidelity to his or her respective religion and the shared commitment to collaborate in tackling violent religious extremism. We agree that Peace, which is far more than the absence of conflict, is "positive," and that it calls each religious community to stand in solidarity with the dignity, vulnerability and well-being of the "other," with the full force of their respective spiritual and moral teachings. Such teachings are specific to each religious tradition. They include: the frank recognition of mutually inflicted injuries, striving for justice, accepting self-sacrifice for the well-being of others, bearing innocent suffering, returning good for evil, seeking and extending forgiveness and reconciliation and expressing unrestricted compassion and love in action.

**Religions for Peace.** The Abu Dhabi Statement: Rejecting Violent Religious Extremism and Advancing Shared Well-being. 13 December 2014.

### A) RELIGIOUS SOCIAL RESPONSIBILITY

- actors can diversely contribute to **strengthen social cohesion** and make **diversity** a source of **creative development** and **mutual enrichment** within their societies. This contribution nevertheless requires a comprehensive **enabling public framework** based on **inclusive and equal citizenship**. The Marrakesh Declaration, for example, calls upon "Muslim scholars and intellectuals around the world to develop a jurisprudence of the concept of «citizenship» which is inclusive of diverse groups. Such jurisprudence shall be rooted in Islamic tradition and principles and mindful of global changes.<sup>8</sup>"
- **32)** Since countering extremism cannot be based on **sectarianism** or any form of **discrimination**, the concept of inclusive citizenship, as a public enabling framework for fruitful intercultural and interreligious collaboration, requires to be conceptually endorsed and practically implemented through public policies ensuring **justice and equity.** Mainstream religious leaders recently intensified their calls for the establishment of **"Civil States"** able to ensure such inclusivity <sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Executive Summary of the Marrakesh Declaration on the Rights of Religious Minorities in Predominantly Muslim Majority Communities, 25th-27th January 2016: http://www.marrakeshdeclaration.org/marrakesh-declaration.html

<sup>9</sup> See Al Azhar Declaration on the Future of Egypt (2011), Al Azhar Declaration on Fundamental Freedoms (2012), Al Azhar Communiqué against Extremism and Terrorism (2014), Beirut Declaration on Religious Freedom (2015), Marrakesh Declaration on the rights of religious minorities in predominantly Muslim majority communities (2016).

- **33)** In conflict and post-conflict societies, interreligious collaboration can play a crucial role in **peacebuilding** and **reconciliation** initiatives. Communities can in this context be called to collaborate with public authorities and contribute in **rebuilding trust** in **democratic institutions** and **Human rights.**
- **34) Voicing together** their refusal of "religious violence" and any form of discrimination, and taking collaborative initiatives to protect those who are threatened by violence and injustice, especially minorities and vulnerable groups, are the testimonies expected from religious actors and their interreligious collaboration in addressing violent extremism.
- 35) Collaboration can also be crucial in the humanitarian field in times of crisis, consolidating the universal dimension of brotherhood and compassion, lived from a faith-based perspective. In this framework, interreligious collaboration can offer campaigning and volunteering opportunities, especially for youth, for life alternatives in the promotion of social justice and of solidarity with vulnerable populations, and for dealing with grievances in a proactive and productive way. For interfaith collaboration the principle of "inclusivity" should be the equivalent of the principle of "neutrality" for secular humanitarian actors.

### KAIICID interfaith declaration, Vienna November 19, 2014

www.kaiciid.org

As leaders of various religious and faith traditions, we must oppose persecution inflicted on all the components of the social fabric especially Christians, Yazidis and other religious and ethnic groups such as Turkmen and Shabak in Iraq and Syria. Persecution of people, violating their sanctity as the case of Yazidi women and enslaving the people are ways contrary to every human conscience. Persecution and execution of people who exercise their basic human right to worship as they choose contradict noble religious ideals, as well as tear the fabric of civilization, nullifying past humanitarian gains.

### B) EDUCATION FOR INCLUSIVE CITIZENSHIP AND RELIGIOUS LITERACY

36) Education has to be at the forefront of addressing radicalization by providing cultural intelligence to youth, especially those between 12 and 18 years old, who are more vulnerable than others to radicalization. The SDG.4 (Sustainable Development Goal number four) requests inclusive and equitable quality education, including among other elements, the promotion of a culture of peace and non-violence, global citizenship and appreciation of cultural diversity and of culture's contribution to sustainable development.

- **37)** According to the **UNESCO Teacher's Guide** on the PVE, education in this field can:
  - ► Help young people develop the **communication and interpersonal skills** they need to dialogue, face disagreement and learn peaceful approaches to change.
  - ► Help learners develop their **critical thinking** to investigate claims, verify rumors and question the legitimacy and appeal of extremist beliefs.
  - ▶ Help learners develop the **resilience** to resist extremist narratives and acquire the **social-emotional** skills they need to overcome their doubts and engage constructively in society without having to resort to violence.
  - ► Foster critically informed citizens able to **constructively engage in peaceful collective action.**
- **38)** This paper considers that faith-based organizations (FBO) can play a positive role in education through partnering with educational authorities to respond to the following **three major needs:** Religious literacy, Education for Inclusive Citizenship and shared public life values, and Education free from discriminatory content.
- **39) Religious literacy**, by providing formal and non-formal education with adequate resources and programs about **religious diversity** presented as a positive reality and a **cultural richness**, helps **overcoming stereotypes and prejudices** in the minds of the students about each other's religions and cultures, and contributes in preserving the diverse cultural and religious heritage on the national and global levels.

40) Faculties of theology and religious studies, especially where future religious scholars and clergy are trained, can essentially contribute to this effort by reviewing their programs and introducing more existential and contextual teaching about religious and socio-religious issues, in addition to the importance of offering an objective knowledge about other religions. The introduction of social sciences topics and methods helps students to be more aware about realities and builds their ability to use tools to measure social trends and understand them and their causes in an objective way. This task can be performed within an interreligious collaborative framework especially for the communities and institutions that are within the same context and facing the same challenges.

### The Role of Education in Countering Violent Extremism Meeting Note

The Centre on Global Counterterrorism Cooperation (CGCC) and Hedayah - December 2013

#### **Promoting cultural initiatives**

Participants agreed that cultural learning is crucial for youth as it enhances their self-awareness and identity, while also opening their minds to different customs, practices, and traditions, and promotes comparative analysis. Participants suggested that another possible CVE intervention that promotes cultural learning would be to provide translations of critical texts, popular novels, and storybooks in students' mother tongue. For parochial schools, allowing students access to translated religious texts would help deepen the understanding of their religion and empower them to challenge extremist narratives that use religious rhetoric to justify violence.

http://www.hedayah.ae/pdf/role-of-education-in-countering-violent-extremism-meeting-report.pdf

41) Education plays a major role in building inclusive citizenship, social cohesion and solidarity. This entails the promotion and dissemination of a shared set of main public life values in both secular and faith-based formal and non-formal education<sup>10</sup>. It is in fact important to seek cohesion in the value system between these two educational dimensions. Hence, education can be the space for interreligious collaboration in developing resources and teaching youth about common public life values from faith-based and interfaith perspectives. This type of education must nurture coherence and harmony between citizenship and religious identities, and foster common civic engagement as a way to transform society and to contribute in making inclusive citizenship a reality for all.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> See: The Declaration of the EU Education Ministers on "Promoting citizenship and the common values of freedom, tolerance and non-discrimination through education", 17 March 2015: http://ec.europa.eu/education/news/2015/documents/ citizenship-education-declaration en.pdf

### Interfaith Education on Intercultural Citizenship Program - Lebanon

Adyan Foundation - www.adyanfoundation.org

The program promotes inclusive citizenship through an interfaith collaboration highlighting common grounds between religions in what concerns public life values, by giving these values a faith-based referential to be included in religious (Christian and Muslim) education classes and predications on the following topics:

- Human Dignity
- Accepting diversity
- Trustworthiness
- Respect of laws and covenants
- Justice
- Solidarity
- Forgiveness
- Common Good

The project is implemented in collaboration with the main official religious institutions in Lebanon - Lebanese Islamic Dar el Fatwa, High Shiite Islamic Council, Druze Council, Middle East Council of Churches, representing the different churches in Lebanon – in collaboration with Danmission and with the support of the Danish Arab Partnership program.

42) Counter extremism efforts have to include the revision of existing educational policies and curricula to be free from discriminatory content. This should start with eliminating discriminatory content based on sectarian ideas from curricula, from whichever topic it may currently exist language, literature, history, philosophy, civic education, religion, etc. and making religious textbooks more inclusive to diversity. Moreover, fostering the teaching of philosophy and humanities helps in building critical thinking capacities among children and in having a more inclusive and humanistic approach to ethics and public issues. The development of teacher training on methods and values of diversity and inclusivity is also crucial to meet such objectives.

# Marrakesh Declaration on the Rights of Religious Minorities in Predominantly Muslim Majority Communities - 27th January 2016

www.marrakeshdeclaration.org

#### We hereby:

Urge Muslim educational institutions and authorities to conduct a courageous review of educational curricula that instigates aggression and extremism, leads to war and chaos, and results in the destruction of our shared societies:

Call upon representatives of the various religions, sects and denominations to confront all forms of religious bigotry, vilification, and denigration of what people hold sacred, as well as all speech that promote hatred and bigotry.

### Beirut Declaration on Educational Reform for Preventing Violent Extremism in Arab Countries (September 2016)

Adyan Foundation and Arab Thought Forum

#### Recommendations

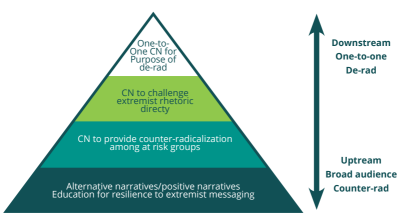
- 1. Work on establishing an educational system that promotes the values of citizenship that is inclusive of all forms of diversity and that affirms the principles of non-discrimination and acceptance of difference.
- Endeavor to steer the educational system towards building human beings with free, independent personalities, who are able to express themselves using critical thinking tools and communication and dialogue skills.
- 7. Work on freeing curricula from stereotypes, hate speech and all kinds of discrimination against any cultural, religious, ethnic or gender component of society.
- Include philosophy as a core subject matter throughout the different cycles of school education in order to develop the learners' critical skills.
- 10. Make sure to include the variety of the cultural heritage of society in history subject matters, which should encompass social history and the history of peoples.
- 11. Pay particular attention to religious education, focus on its role in terms of education to the common values of public life, and beware of the selective approach to and ideological exploitation of religious texts.
- 12. Stress the urgent need to review the religious heritage and adopt a renewed rhetoric that would consolidate the values of citizenship and living together.

http://www.adyanonline.net/course/view.php?id=103

#### C) MEDIA AND THE EXISTENTIAL NARRATIVE

- 43) Extremists look for legitimacy through their interpretation of religion and religious texts. They also widely disseminate their narrative about religiously legitimized violent extremism through social media platforms. Thus, the narratives that bring to the fore each religion's respect for human dignity and rejection of violent extremism and other forms of cultural violence, must be highlighted by all possible means.
- 44) Yet, the mainstream religious narrative should not be transformed into a "reactive" discourse answering the topics that the extremists select and use in a dangerous way. Instead of developing a "counter-narrative", or responding to the extremist narrative in an essentialist way fixing the interpretation of texts in one and exclusive orthodox narrative, communities are called to develop an existential religious narrative. This approach is value-based and takes into consideration the changing realities and challenges of different historic or geopolitical contexts and brings open answers to the social problems.
- **45)** To foster resilience towards extremist messaging, this paper calls for the development of an existential religious narrative, in a preventive strategy, ensuring a **positive alternative** to the extremist one, and filling the gap that can sometimes exist in adapted religious teaching related to existential and contemporary

issues. This existential narrative is addressed to the whole community, while for those already under the influence of the extremist narrative, a counter-narrative can challenge these ideas and help in **de-radicalizing the extremists**.



© Institute of Strategic Dialogue

### **Sawab Center**

www.facebook.com/sawabcenter www.twitter.com/sawabcenter www.instagram.com/sawabcenter 46) The existential narrative is diverse, open for discussion and in continuous development, and has the advantage of encompassing concrete example of believers as role models for promoted values and solutions. "The best way of preventing terrorist violence is to widen the range of opinions that can be freely expressed, not to restrict it." Therefore, instead of having one orthodox counter-narrative issued by the formal religious authority, the existential narrative stimulates reflection within communities and engages theologians, preachers and believers in an open reflection process, to offer adequate answers to identified challenges in coherence with human rights and values.

### **Taadudiya**

www.taadudiya.com www.facebook.com/taadudiya www.twitter.com/taadudiya www.instagram.com/taadudiya

**47)** The existential narrative takes into consideration **individual interpretations based on life experiences** and highlights **the richness of diversity within each religious tradition**, and the role of each believer in enriching his/her religious heritage. It runs contrary to the essentialist narratives that show religion as one unchanging phenomenon from the moment it started, and refuses diversity of schools and interpretations.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Arun Kundnani: A decade lost: Rethinking Radicalization and Extremism. Calystone, 2015, 7.

48) Religious authorities are expected to publicly proclaim their teaching related to controversial issues used by extremist groups in a clear and unambiguous way. In some cases this task becomes an opportunity for a review and an update of religious teaching, especially in subjects related to public life. They are expected to disseminate through the media their positions and teaching that promote a renewed understanding of the religious position towards matters related to public life.

## Baghdad Declaration (2016) To counter Hate Speech in Iraq and the Middle-East

Masarat Foundation for Cultural and Media Development www.masaratirag.org

- ▶ To face Hate Speech by boycotting preachers of hate and refraining from providing them communication platforms.
- ▶ To promote through media multiple sources and voices from different communities providing information on religious diversity in Iraqi society, and contribute to the elimination of stereotypes and prejudices against religious minorities.
- ▶ Launching a wide campaign to put pressure on Media organizations to have a «binding Charter», in cooperation with the relevant committees in the House of Representatives and Civil Society organizations, prevent from disseminating any information that calls for hatred or encourage racism in all its forms, and ensure respect for the identity of ethnic minorities in the media discourse.

### Al Azhar Communiqué on confronting Extremism and Terrorism

Cairo 4/12/2014

#### Article 6

A number of the youth of the Community (umma) have been and still are subject to brainwashing through a dissemination of wrong explanations of the Qur'an, of the Prophet's praxis (sunna) and of the analysis of scholars (ijtihad), leading to terrorism. This puts the responsibility on the religious scholars and the intellectuals to take the hand of those misguided youth and lead them through guidance programs and awareness sessions, to the correct understanding of these texts and concepts so that they do not remain a prey to those who call for violence and for excommunication and labeling others as infidels (takfir). [...] Among these concepts is the concept of justly guided rule (khilafa) at the time of the Prophet's companions. The purpose of Khilafa was to organize the common interest of the people, protect religion, guide life, and implement justice and equity between people. Rule in Islam is based on the values of justice and equity, and on the protection of the rights of citizenship to all the sons and daughters of the country without discrimination on the basis of color, gender or belief. Any political system that fulfills these primordial human values is a system that receives legitimacy from the sources of Islam.

- 49) Special training programs targeting young leaders, religious actors and social media activists are recommended to be organized, and should include not only training on the technical competences related to the strategic usage of media and social media, but also the work of the content itself, especially for topics related to religious diversity, religious freedom and religion in the public sphere, to ensure its comprehensive and adapted aspect.
- **50)** It is important to communicate the existential narratives through **positive messaging** and giving visibility to **role models** in the field of **interreligious solidarity**. **Inter-faith resources** to counter extremism are also to be considered important tools in this field, able to foster interreligious collaboration in facing radicalization.

# D) INTERRELIGIOUS PLATFORMS FOR DIALOGUE & COMMON ACTION

- **51)** A **safe and inclusive space for dialogue** between various stakeholders (civil society, religious actors, former extremists, migrants and refugees, young people, experts and policy makers) is needed to foster the **social cohesion** and **resilience** towards extremism based on **shared public life values.**
- **52)** Different forms of interreligious dialogue initiatives were developed during the last decades, aiming for **mutual understanding** and **building interfaith solidarity**. Nevertheless, in the current context with the rise of "religiously expressed extremism", **interfaith dialogue needs to renew its agenda** and review its structures, to be able to respond to the new challenges in a creative way.

**53)** New forms of **interreligious platforms for civic engagement**, combining training, creative encounters and shared experiences in **promoting social justice**, **integration**, **reconciliation** and **peace-building** can attract youth from various religions and belief systems and offer them a **proactive role** in this field.

# The Interfaith Peace Platform in the Central African Republic (CAR)

http://www.c-r.org/news-and-views/news/interfaith-peaceplatform-wins-un-peace-prize

The Interfaith Peace Platform has won an international peace award for its work to reconcile Muslims and Christians in the hope of restoring lasting peace in the Central African Republic (CAR).

The Sergio Vieira de Mello Award was presented to the Catholic Archbishop of Bangui, Mgr. Dieudonné Nzapalainga, the President of the Islamic Council, Imam Oumar Kobine Layama and the President of the Evangelical Alliance, Pastor Nicolas Guérékoyaméné-Gbangou on 19 August 2015 at a ceremony in Geneva.

The Interfaith Peace Platform was established in 2013 by representatives of the three most important religious groups in the country to promote dialogue as a preventive measure against religious violence.

"The Interfaith Peace Platform serves as a model much needed in other countries in conflict and shows that prevention and dialogue are the key for solving refugee and displacement crises." **54)** Building **platforms for youth** where they can interact with each other, build **intercultural relations**, widen their knowledge about religions and cultures and look to the social issues from a **wider and diverse perspective**, and collaborate together for the **common good** and for the service of the marginalized in their societies, contributes to preventing drives towards **nihilism**, **extremism** and **social indifference**.

#### COEXISTER: Building Social Cohesion through Active Interfaith Coexistence

France - http://english.coexister.fr/

#### A youth movement

"Coexister" is a neutral and nondenominational French youth movement that has been advocating Active Coexistence through a method of peer education aimed at 15-35 year-old people since 2009. Young people from all walks of faith and belief, believers and nonbelievers alike, are members of our organization. Youth is both the fuel and the engine of our movement, providing opportunities for those who want to act now and not wait to become an adult.

#### Active coexistence and social cohesion

Our message? To live the diversity of religions and beliefs, and to use it as a lever for unity and social cohesion. This Active Coexistence is based on the respect for identity and dissimilarity. Thus, different actions are made daily by our members: a dialogue to better know each other and to interact without taboos, solidarity to act together with a common objective and to raise young people's awareness to dismantle prejudice in schools and universities.

#### An entrepreneurial and associative spirit

"Coexister" is a social start-up that uses economic efficiency to raise funds to train people within its local groups. But it is also a non-profit association based on participatory democracy in which everyone can express their ideas, their opinions and their projects. "Coexister" is also a great network: InterFaith Tour (around the world), Festiv'All Together (for culture), Convivencia Consulting (for companies), etc.

# **EXPERTS** (By alphabetical order)

Mr. Jonathan Birdwell United Kingdom

Head of Policy and Research, Institute for Strategic Dialogue.

Ms. Huma A. Chughtai

Pakistan

p p

Chief Coordinator of Pakistan's first parliamentary women's convention on The Role of Women Parliamentarians in Peace and Reconciliation. Legal advisor to the government's Ministry of Women Development and the Women's Parliamentary Caucus.

Rev. Prof. Fadi Daou

Lebanon

Chairperson and CEO of Adyan Foundation, Professor of Interreligious Dialogue and Geopolitics of Religion and Consultant on Middle-Eastern issues and Christian-Muslim relations.

**Dr. Mohamed Elsanousi** *USA* 

Director, secretariat of the Network for Religious and Traditional Peacemakers, Vice-President of the Interfaith Broadcasting Commission (IBC).

**Dr. Ussama Hassan** *United Kingdom* 

Senior Researcher in Islamic Studies and counter extremism, Quilliam Foundation.

Rev. Msgr. Habib Jajou Iraa

Chaldean Catholic Bishop of Basra.

Sayyid Jawad Khoui Iraq Secretary General of The Al-Khoei International Foundation, and of Al Khoei Institute, Member of Iraqi interfaith council.

**Dr. Samir Morcos** *Egypt* 

Member of the Egyptian National Council for Human Rights. Previously assistant of the president for democratic transition (2012). Deputy Governor of Cairo for the Northern District (2011-2012). Associate Secretary General for the Middle

East Council of Churches (1995-2001).

**Prof. Hassan Nadhem** *Iraq* 

Chair-holder, UNESCO chair for Interreligious Dialogue Studies in the Islamic World at the University of Kufa, Editor-in-Chief of Kufa Review. University Professor.

**Dr. Farid Panjwani** *United Kingdom* 

Senior Lecturer, Department of Curriculum, Pedagogy and Assessment, UCL Institute of Education, University College London, and Director of the Center for Research and Evaluation of Muslim Education at IOE.

**Dr. Erin Saltman** *United Kingdom* 

Senior Counter Extremism Researcher for the Institute for Strategic Dialogue (ISD), Recent publications include: Till Martyrdom Do Us Part: Gender and the ISIS Phenomenon.

**Ms. Rachel Shabi** *United Kingdom* 

Syndicated writer and journalist and Middle East analyst across international TVs. She received the Next Century Foundation's Cutting Edge media award in 2013 and the Anna Lindh journalism prize in 2011.

**Dr. Nayla Tabbara** *Lebanon* 

Director of the Institute of Citizenship and Diversity Management at Adyan Foundation, PhD in Science of Religions, university professor in Religious and Islamic Studies.

**Dr. Abdalhadi al Ijla** *Palestine/Sweden* 

Expert in Religion and Public Affairs; Director of the Institute for Middle East Studies, Canada.

# YOUNG LEADERS

Bassam Al Alwachi

(Iraa)

Ahmed Abdullah

(Yemen)

Sana Amin

(UAE)

Wesam Amer

(Palestine)

Ramy Atta

(Egypt)

Said Bahajin

(Morocco)

Ahlam Baoui (Morocco)

Meriem Ben Lamine

(Tunis)

Nourredine Bessadi

(Algeria)

Rajel Boili (Mauritania)

Farah Chihadeh

(Lebanon)

Wafaa Dawoud

(Egypt)

Nurana Hamidova

(Azerbaijan)

Mohammed El Hattach

(Morocco)

Mahmoud Hrebat

(Palestine)

Rana Al Hussain

(Syria)

Fadia Ibrahim

(lordan)

Fadi Jumaa (Palestine)

Marwa Mansouri

(Tunis)

Nur Laeliyatul Masruroh

(Indonesia)

**Ahmed Mohamed** 

(Egypt)

**Hind Moufaddel** 

(Morocco)

Anis Saada (Tunis)

Bader Mousa Al Saif

(Kuwait)

Ahmed El Sayed

(Egypt)

Omer Al Sharegi

(Yemen)

Malaka Shwaiskh

(Palestine)

**Aliaa Wagdy** 

(Egypt)

**Ameeneh Yaqoob** 

(Iordan)

# **PARTNERS**

# **Adyan Foundation**

www.adyanfoundation.org - www.adyanonline.net

Adyan is a Lebanese Foundation founded in 2006 with a mandate to uphold religious diversity and promote coexistence and diversity management, on the social, political, educational and spiritual levels.

The Foundation, through its "Rashad Center for Cultural Governance" focuses on Policy making including consultancies for public and private entities. It also works, especially through the "Institute of Citizenship and Diversity Management", on the production of resources for the management of religious diversity in the public sphere, and on building capacities of youth, educators, social and religious leaders on its three thematic areas: Citizenship, Diversity and Coexistence; Religion and Public Affairs; and Interreligious and Intercultural Relations.

# **University College London (UCL) - Institute of Education**

www.ucl.ac.uk/ioe

Founded in 1902, UCL the Institute of Education (IoE) is the education school of University College London (UCL). It specializes in postgraduate study and research in the field of education and social science and is one of UCL's 11 constituent faculties. Prior to merging with UCL in 2014, it was a constituent college of the University of London. The IoE is currently ranked first in the world for education in the QS World University Ranking, and is the largest education research body in the United Kingdom, with over 700 research students in the doctoral school. The Centre for Research and Evaluation in Muslim Education (CREME) at IOE- UCL is the first research centre of its kind in a mainstream British university. Its aim is to produce, support and disseminate research on wide ranging issues pertaining to Muslim education, in the UK and beyond.

# الشركاء

# مؤسّسة أديان

www.adyanfoundation.org- www.adyanonline.net

«أديان» هي مؤسّسة لبنانية أُنشِئت في العام ٢٠٠٦، بهدف دعم التنوُّع الثقافي والديني، والعمل على العيش معًا، وعلى إدارة التنوع على الصُّعد الاجتماعية، والسياسية، والتربوية، والروحيّة. تُركِّز المؤسّسة على صنع السياسات، عبر مركز رشاد للحوكمة الثقافية، بما في ذلك من تقديم مشورات للمؤسّسات العامّة والخاصة. كما تركِّز المؤسّسة، وبشكل خاص من خلال معهد المواطنة وإدراة التنوع، على تقديم مصادر لإدارة التنوُّع الثقافي والديني في المجال العام، وعلى بناء قدرات الشباب، والمعلّمين، والقادة الاجتماعيين، والدينيين، والإعلامين.

# جامعة يونيفرستي كوليدج لندن (UCL) معهد التربية

www.ucl.ac.uk/ioe

«معهد التربية» (IOE)، «جامعة يونيفرستي كوليدج لندن» (UCL)، الذي أُنشِئ في العام ١٩٠٢. هو كلّية التربية في جامعة UCL، وهو متخصص في الدراسات العُليا والأبحاث ما بعد التخرُّج، في حقل التربية والعلوم الاجتماعية، ويشكل إحدى الكلّيات الـ ١١ الأساسية في جامعة UCL. وقبل اندماجه في جامعة UCL في العام ٢٠١٤، كان «معهد التربية» (IOE) كلية أساسية في «جامعة لندن». وصُنِّف معهد IOE بالمرتبة الأولى عالميًّا في التربية، ضمن قائمة التطبيق البرمجي للتصنيف الجامعي العالمي العالمي Ranking والمعهد هو أكبر هيئة أبحاث تربوية في المملكة المتحدة، مع أكثر من ٧٠٠ طالب باحث، في مرحلة الدكتوراه.

و»مركز أبحاث وتقييم التربية الإسلامية في الجامعة» في «معهد التربية» في جامة UCL هو أول مركز أبحاث من نوعه في جامعة بريطانية رسمية، يهدف إلى إقامة الأبحاث المختصة بالتربية الإسلامية ودعمها ونشرها، في المملكة المتحدة وخارجها.

#### ورقة بيضاء لصُنَّ السياسات والتعاون بين الأديان لِلتعامل مَّ الراديكالية والتطرُّف العنيف

# القادة الشباب

| <b>بسام العلوجي</b>  | <b>نورانا حميدوفا</b>         | <b>فاديا إبراهيم</b>            |
|----------------------|-------------------------------|---------------------------------|
| (العراق)             | (أذربيجان)                    | (الأردن)                        |
| <b>أحمد محمد</b>     | <b>وفاء داود</b>              | سنا أمين                        |
| (مصر)                | (مصر)                         | (الإمارات العربية المتحدة)      |
| نور لايلياتول مسروره | <b>أنيس سعدة</b>              | <b>أحلام باوي</b>               |
| (إندونيسيا)          | (تونس)                        | (المغرب)                        |
| هند مفضل             | أحمد السيّد                   | مريم بن الأمين                  |
| (المغرب)             | (مصر)                         | (تونس)                          |
| <b>مروی منصوري</b>   | بدر موسی السیف                | <b>سعید بهاجین</b>              |
| (تونس)               | (الکویت)                      | (المغرب)                        |
| <b>علياء وجدي</b>    | <b>عمر الشارقي</b>            | <b>راجيل بويلي</b>              |
| (مصر)                | (اليمن)                       | (موريتانيا)                     |
| أمينة يعقوب          | <b>فرح شحادة</b>              | نور الدين بيسادي                |
| (الأردن)             | (لبنان)                       | (الجزائر)                       |
|                      | <b>ملكة شويخ</b><br>(فلسطين)  | <b>فادي جمعة</b><br>(فلسطين)    |
|                      | أحمد عبد الله<br>(اليمن)      | محمد الحتّاش<br>(المغرب)        |
|                      | <b>رامي عطا</b><br>(مصر)      | <b>محمود حریبات</b><br>(فلسطین) |
|                      | <b>وسام عَمْر</b><br>(فلسطين) | <b>رنا الحسين</b><br>(سوريا)    |

السيدة راشيل شابي المملكة المتحدة

الأب البروفيسور فادي ضو لبنان

> الدكتورة نايلا طبّارة لبنان

الدكتور عبد الهادي العجلة فلسطين/السويد

> الدكتور سمير مرقص مصر

البروفسور حسن ناظم العراق

صحفية، وكاتبة ومحلِّلة لشؤون الشرق الأوسط في المحطات التلفزيونية الدولية. حازت على الجائزة الإعلامية Edge من مؤسّسة Next Century Foundation في العام ٢٠١٣، وجائزة «آنا ليند» (Anna Lindh) للصحافة، في العام ٢٠١١.

رئيس «مؤسّسة أديان» ومديرها التنفيذي؛ وأستاذ الحوار بين الأديان، والجغرافية السياسية للأديان؛ ومستشار في مسائل شرق أوسطية، وفي العلاقات المسيحية-الإسلامية.

مديرة معهد المواطَنة وإدارة التنوُّع، في مؤسّسة أديان؛ وأستاذة جامعية في الأديان والدراسات الإسلامية.

خبير في الأديان والشؤون العامّة؛ ومدير «معهد دراسات الشرق الأوسط»، كندا.

عضو «المجلس القومي المصري لحقوق الإنسان»؛ ومساعد سابق للرئيس المصري في التحول الديمقراطي (٢٠١٢)؛ ونائب محافظ القاهرة للقطاع الشمالي وأمين عام مساعِد في مجلس كنائس الشرق الأوسط (١٩٩٥-٢٠٠١).

رئيس كرسي اليونيسكو لدراسات الحوار بين الأديان في العالم الإسلامي، في جامعة الكوفة؛ ورئيس تحرير مجلة «الكوفة»؛ وأستاذ جامعي.

# الخبراء

الدكتور فريد بنجواني المملكة المتحدة

السيّد جوناثان بيردويل المملكة المتحدة السيدة هوما أ. تشوغهاتاي

السيدة هوما ا. تشوغهاتاي باكستان

المونسونيور حبيب جاجه العراق الدكتور أسامة حسن المملكة المتحدة السيّد جواد الخوئي العراق الدكتورة إرين سالتمان المملكة المتحدة

الدكتور محمد السنوسي الولايات المتحدة

أستاذ جامعي في قسم المناهج الدراسية، وأصول التدريس والتقييم، «معهد التربية» في «جامعة يونيفرستي كوليدج لندن» (UCL)؛ ورئيس مركز أبحاث وتقييم التربية الإسلامية في الجامعة.

رئيس قسم السياسات والأبحاث في «معهد الحوار الاستراتيجي» (ISD).

كبيرة المُنسِّقين لـ «مؤتمر البرلمانيات الأول في باكستان»، حول دور البرلمانيات في السلام والمصالحة؛ ومستشارة قانونية في وزارة تنمية النساء الحكومية، وأيضًا في «اللجنة التحضيرية لمؤتمر البرلمانيات».

مطران الكنيسة الكِلدانية الكاثوليكية، في البصرة.

كبير الباحثين في الدراسات الإسلامية، ومكافحة التطرُّف، في «مؤسّسة كويليام» (Quilliam Foundation).

الأمين العام لـ «مؤسّسة الخوئي الدولية»، و»معهد الخوئي»؛ وعضو في «المجلس العراقي للحوار بين الأديان». باحثة أُولى في مكافحة التطرُّف في «معهد الحوار الإستراتيجي» (ISD). من بين منشوراتها الحديثة Iill حول الجندر، وظاهرة تنظيم «داعش».

مدير، وأمين عام «شبكة صانعي السلام في المجال الديني، والمعتقدات التقليدية»؛ ونائب رئيس «هيئة النَّبِّ الما بن دينية» (IBC).

#### حركة COEXISTER بناء تماسُكِ اجتماعي عبر تعايش فاعل بين الأديان: فرنسا

http://english.coexister.fr www.masaratiraq.org

#### حركة شبابية

إنّ Coexister هي حركة شبابية فرنسية، حِياديّة لا طائفية، تُناصِر «العيش معًا الفعّال»، عبر منهج التربية النَّدِّية، التي تستهدف فئة الشباب بين ١٢ و ٣٥ عامًا، منذ العام ٢٠٠٩. وهمة يافعون من جميع المشارب الإيمانية والمعتقديّة، مؤمنون وغير مؤمنين على حدًّ سواء، أعضاء في منظّمتنا. فاليافعون هم الوقود والمحرِّك لحركتنا في آنٍ، يوفّرون الفرصَ لأولئك الذين يرغبون في التحرُّك الآن، وعدم الانتظار لكي يصبحوا بالغين.

#### التعايش النشط والتماسك الاجتماعي

رسالتُنا: اختبار تنوُّع الأديان والمعتقدات، واستخدامها كأداةٍ مساعِدة للوَحدة والتماسك الاجتماعي. ويستند «العيش معًا الفعال» إلى احترام الهويّة، والتباين. لذلك، يقوم أعضاؤنا يوميًّا بنشاطات مختلفة: (الحِوار لمعرفةٍ أفضل بين جميع الأطراف، والتفاعل من دون محظورات، والتضامن للعمل معًا نحو هدفٍ مشترك، وتكثيف الوعي لدى اليافعين لنبذ الكراهية في المدارس والجامعات..).

#### رُوح رِياديّة وتشارُكيّة

إِنَّ Coexister هي مشروع ريادي اجتماعي ناشئ، يستخدم الكفاية الاقتصادية لجمع الأموال، من أجل تدريب المواطنين ضمن مجموعاته المحلية. لكنّ Coexister أيضًا جمعية لا تبتغي الربح، تستند إلى ديمقراطية تشارُكيّة، يمكن فيها لأيُّ كان أن يُعبَّر عن أفكاره، وآرائه، ومشاريعه. كما أن Coexister أيضًا شبكة تضم مجموعة «التجوال حول العالم وبين الأديان» InterFaith Tour، وفريق «مهرجانات الجميع معًا» للنشاطات الثقافية Festiv'All Together، وفريق الاستشارات للعيش معًا للشركات. Convivencia Consulting،

## منصّة السلام في ما بين الأديان في جمهورية أفريقيا الوسطى

http://www.c-r.org/news-and-views/news/interfaith-peace-platform-wins-un-peace-prize

فازت «منصّة السلام في ما بين الأديان» بجائزة سلامٍ دولية، لعملها على إرساء مصالحة بين المُسلمين والمسيحيين، أملاً في استعادة السلام الدائم في «جمهورية أفريقيا الوسطى» (CAR).

وقُدِّمَت «جائزة سيرجيو فييرا دي ميللو» (Sergio Vieira de Mello Award) إلى المطران الكاثوليكي بانغوي، والمونسونيور ديودونيه نزابالاينغا، ورئيس «المجلس الإسلامي» الإمام عمر كوبيني لاياما، ورئيس التحالف الإنجيلي القَسِّ نيكولاس غوريكوياميني-غبانغو، في ١٩ آب/أغسطس من العام ٢٠١٥، في احتفالٍ أُقيم في جنيف.

وتأسّست «منصّة السلام في ما بين الأديان» في العام ٢٠١٣، من قِبَل ممثلين عن أكثر المجموعات الدينية الثلاث أهميةً في البلاد، لترويج الحوار كإجراء وقائي ضد العنف الديني.

«تقدّم منصّة السلام في ما بين الأديان نموذجًا يُحتذى به في دولٍ أخرى تشهد نزاعًا، وتُظهِر أنّ منع العنف، وإجراء الحوار، هما أساسيان لحل أزمات اللاجئين والتهجير».

(٥٤) إيجاد مجالات للشباب حيث بإمكانهم التواصل والتفاعل مع بعضهم بعضًا، وبناء علاقات ما بين ثقافية، وتوسيع معرفتهم حول الأديان والثقافات، والنظر في المسائل الاجتماعية من وجهة نظر أوسع وأشمل للتنوع، والتعاون معًا لأجل الصالح العا ولخدمة المُهمَّشِين في مجتمعاتهم- كل ذلك يسهم في درء الدوافع نحو العدميّة، واللامبالاة، والتطرُف.

## د) مجالات في ما بين الأديان للحوار والعمل المشترك

- (0) ثمة حاجة إلى حيِّز حوار آمن، وحاضن للتنوّع، بين مختلف الجهات المعنيّة (المجتمع المدني، الناشطين في المجال الديني، متطرِّفين سابقين، مُهاجرين ولاجئين، شباب، خبراء وصانعِي سياسة)، لتعزيز الترابط الاجتماعي، والمناعة الاجتماعية، في مواجهة التطرُّف، استنادًا إلى قريم الحياة العامّة المشتركة.
- (٥٢) جرى تطوير أشكال مختلفة من مبادرات الحوار بين الأديان خلال العقود الماضية، تهدف إلى فَهْم متبادل، وبناء تضامنٍ في ما بين الأديان. ومهما يكن من أمر، فإنه في السياق الراهن، مع نشوء «التطرُّف المُعبَّر عنه دينيًا»، يحتاج الحوار بين الأديان إلى إعادة تجديد أجندته، ومراجعة هيكليّته، يكون قادرًا على الاستجابة للتحديات الجديدة بطريقة خلّاقة.
- 07) أشكالٌ جديدة من المجالات الما بين دينية للالتزام المدني، كالورشات التدريبية، واللقاءات المبتكرة، والتجارب والمبادرات المشتركة، التي تهدف إلى الترويج للعدالة الاجتماعية، والتكامل، والمصالحة، وبناء السِّلْم، يمكن أن تجتذب شبابًا من مختلف الأديان والمعتقدات، وتتيح لهم دورًا فعّالا في هذا الحقل.

## من «بيان الأزهر حول مواجهة التطرَّف والإرهاب» دالقاهرة ۲۰۱۲/۱۲/۶

لقد تعرِّض عددٌ من شباب الأُمَّةِ ولا يَزالُ يَتعرِّضُ إلى عمليَّةِ «غسل الأدمغة» من خِلال الترويجِ لأفهامٍ مغلوطةٍ لنصوصِ القُرآن والسُّنَّة واجتهادات العُلمَاء أفضت إلى الإرهاب، ممَّا يُوجِبُ على العلماء وأهلِ الفكر مسؤوليَّة الأخذ بأيدي هؤلاء المُغرِّر بهم من خِلال برامج توجيه، ودوراتِ تثقيفٍ، تكشف عن الفَهمِ الصحيحِ للنصوصِ والمفاهيم؛ حتى لا يَبقوا نهبًا لدُعاة العُنفِ، ومُروَّجيِ التكفير.

ومن هذه المفاهيم مفهومُ الخِلافة الراشدةِ في عصر صحابةِ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم. فقد كانت تنظيمًا لمصلحةِ الناسِ غايتُه حِراسةُ الدين وسِياسة الدُّنيا، وتحقيقُ العدلِ والمُساواة بين الناسِ، فالحكمُ في الإسلام يَتأسَّسُ على قِيَم العَدلِ والمُساواةِ وحِمايةِ حُقوق المُواطنة لكلِّ أبناءِ الوطن بلا تمييزِ بسببِ اللونِ أو الجنسِ أو المعتقدِ، وكلُّ نظام يُحقُّقُ هذه القيمَ الإنسانيةَ الرئيسةَ هو نظامٌ يكتسبُ الشرعيَّةَ مَن مصادر الإسلام.

- وع) يُوصَى بإنشاء برامج تدريبية خاصة، تستهدف القادة الشبّان والناشطين في المجال الديني، والفاعلين في وسائل التواصل الاجتماعي، تَبني القدرات على الكفايات التقنية المتصلة بالاستخدام الإستراتيجي للوسائل الإعلامية، ومنصّات التواصل الاجتماعي، وعلى المحتوى بحدِّ ذاته، خصوصًا المواضيع الرئيسة المتصلة بالتنوع الديني، والحرية الدينية، والدين في المجال العام، لضمان شمولية هذه البرامج وملاءمتها مع الواقع.
- 00) من المهم إيصال الخطابات الوجودية عبر رسالات إيجابية، وإيلاء منصات للنماذج التي يحتَذى بها في حقل التضامن في ما بين الأديان. ينبغي أيضًا اعتبار المصادر الما-بين دينية لمكافحة التطرُّف، كأدوات مهمّة في هذا الحقل، قادرة على تعزيز التعاون في ما بن الأديان، على مواجهة الراديكالية.

(٤٨) يُنتَظر من الهيئات الدينية الإفصاح علنًا، وبطريقة واضحة وجليّة، عن تعاليمها المتعلِّقة بمسائل مثيرة للجدل، التي تستغلّها المجموعات المتطرفة. وفي بعض الحالات، تصبح هذه المهمّة فرصة لمراجعة التعاليم الدينية وتحديثها، خصوصًا في مواضيع تتصل بالحياة العامّة. كما يُتوقَّع منها أن تنشر عبر وسائل الإعلام مواقفها وتعاليمها، التي تُروِّج لفهمٍ متجدِّد للموقف الديني، تجاه المسائل المتعلقة بالحياة العامّة.

# إعلان بغداد (٢٠١٦) لمواجهة خطاب الكراهية في العراق والشرق الأوسط «مؤسّسة مسارات للتنمية الثقافية والإعلامية»

www.masaratiraq.org

- ◄ مواجهة هذه الخطابات (خطابات الكراهية) من خلال مقاطعة دعاة الكراهية، والامتناع عن توفير منبر لهم.
- ▶ تعزيز حضور مصادر وأصوات متعددة من المجتمعات المحلية المختلفة، في وسائل الإعلام، وتوفيرها المعلومات عن التنوع الديني في المجتمع العراقي، إسهامًا في القضاء على القوالب النمطية والأحكام المسبقة بحق الأقليات الدينية.
- ▶ إطلاق حملة واسعة للضغط على المؤسسات الإعلامية من أجل تنظيم "ميثاق ملزم"، بالتعاون مع لجان ذات صلة في مجلس النواب، ومؤسسات مدنية مهتمة، تحرم نشر أو بث أي منتجات إعلامية تدعو إلى الكراهية أو تشجع على العنصرية في شتى أشكالها، كما ينص على احترام هوية الأقليات والجماعات الإثنية أو العرقية الصغيرة في الخطاب الإعلامي.

(٤٦) الخطاب الوجودي متنوّع، ومُنفَتح على النقاش، والتطوير المتواصِل، ويملك ميزة الاشتمال على مثال المؤمنين الحَيّ، كنماذج تُحتَذى من تفعيل القِيَم والحلول. «الوسيلة المتُلى لدرء العنف الإرهابي، هي في توسيع نطاق الآراء التي يمكن التعبير عنها بحرّية، لا تَقْبِيدِه ''». ولذلك، بدلًا من خطاب مضاد واحد تُصدِره هيئة دينية رسمية، يُحفِّز الخطابُ الوجودي التفكُّر داخل المجتمعات، ويَخرِط علماءَ الدين، واللاهوتيين، والوعَاظ، والمؤمنين، في عملية تفكُّر مفتوحة، بغية توفير إجابات وافية للتحدّيات، عا يتلاقى مع حقوق الإنسان، والقيّم الإنسانية.

# موقع تعدّدية

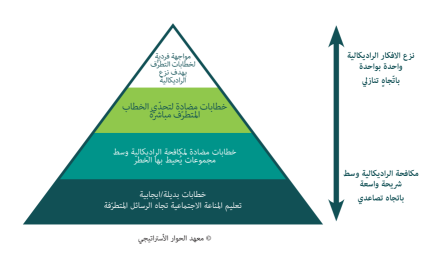
www.taadudiya.com www.facebook.com/taadudiya www.twitter.com/taadudiya www.instagram.com/taadudiya

(٤٧) يأخذ الخطاب الوجودي في الاعتبار، التفسيرات الفرديّة المستندة إلى الخبرات الحياتية، ويُسلِّط الضوء على ثراء التنوّع داخل كلّ تقليد ديني، ودور كلّ مؤمن في إثراء موروثه الديني. وهو يعمل خلافًا للخطابات الأُصولية، التي تُبيِّن الدين كظاهرة واحدة لا متغيِّرة، من حين نشوئها، والتى ترفض تنوُّع المدارس والتفسيرات.

۱۰ انظر:

<sup>-</sup> Arun Kundnani: A decade lost: Rethinking Radicalization and Extremism. Calystone, 2015, 7

والمعاصرة. ويُوجَّه الخطاب الوجودي إلى كامل المجتمع، في حين يمكن للخطاب المضاد، أن يُخاطب الخاضعين للخطاب المتطرِّف، وأن يُشكِّل تحدير المتطرِّفين من راديكاليتهم.



# مركز صواب

www.facebook.com/sawabcenter www.twitter.com/sawabcenter www.instagram.com/sawabcenter

# ج) وسائل الإعلام والخطاب الوجودي

- (٤٣) يسعى المتطرِّقون نحو المشروعية، من خلال تفسيرهم للدين، وتأويلهم للنصوص الدينية. كما أنّهم يقومون على نحو واسع بنشر خطاب التطرُف العنيف المشرَّع دينيًا، عبر منصّات وسائل التواصُل الاجتماعي. لذلك يجب تسليط الضوء بجميع الوسائل المحتملة، على الخطابات التي تضع في المقدّمة احترام كلّ دين للكرامة الإنسانية، ورَفْض التطرُّف العنيف، والأشكال الأخرى من العنف الثقافي.
- ك3) مع ذلك، ينبغي ألّا يُحوَّل الخطاب الديني السائد إلى خطاب «ردّة فعل»، يتناول المواضيع الرئيسة التي يختارها المُتطرِّفون، ويستخدمونها بطريقة خطرة. وبدلًا من تطوير «خطاب مضاد»، أو تقديم خطاب أُحادي للنصوص على خطاب المتطرِّفين، من خلال الترويج لتفسير أحادي وحصري للنصوص الدينية، يتعين مناشدة المجتمعات تطوير خطابات دينية وجودية. وتستند هذه المقاربة إلى القِيَم، وتأخذ في الاعتبار الوقائع والتحديات المتغيِّرة، لمختلف السياقات التاريخية، أو الجيو-سياسيّة، وتطرح أجوبة مفتوحة للمشكلات الاجتماعية.
- 63) من أجل تعزيز المناعة الاجتماعية تجاه بَثّ الرسائل المتطرُّفة، تدعو الورقة البيضاء إلى تطوير خطابات دينية وجودية، باستراتيجية وقائية، تضمن بديلاً إيجابيًا للخطابات المتطرّفة، وتُجسِّر الهُوَّة التي يمكن أن تَمثل أحيانًا في التعليم الديني، المتعلِّقة بالمسائل الوجودية،

#### «إعلان بيروت حول الإصلاح التربوي للوقاية من التطرَّف في المجتمعات العربية» أيلول/سبتمبر ٢٠١٦ مؤسّسة أديان ومنتدى الفكر العربي

#### التوصيات:

- العمل على بناء منظومة تربوية وتعليمية تعزز قيم المواطنة الحاضنة للتنوع على مختلف أشكاله، وترسّخ مبادئ عدم التمييز وقبول الاختلاف.
- ٢. السعي لأن يكون هدف المنظومة التربوية والتعليمية بناء إنسان يتمتّع بشخصية مستقلة حرة،
   قادر على التعبير وممتلكًا لأدوات الفكر النقدي ومهارات التواصل والحوار.
- ٧. تنقية المناهج الدراسية من الصور النمطية وخطابات الكراهية والتمييز بكل أشكاله تجاه أي مكون ثقافى أو دينى أو إثنى أو جندرى من مكونات المجتمع.
- ٩. إدراج مقررات الفلسفة كمقررات أساسية في مراحل التعليم العام المختلفة بهدف تنمية القدرات النقدية لدى المتعلّم.
- ١٠. مراعاة التعبير عن الإرث الثقافي المتنوع في مقررات التاريخ التي يجب أن تشمل تقديم التاريخ الاجتماعي وتاريخ الشعوب.
- ١١. إيلاء مسألة التعليم الديني العناية الخاصة، والتركيز على دوره في التربية على قيم الحياة العامة المشتركة، والتنبّه إلى المقاربات الانتقائية والتوظيف الإيديولوجي للنصوص الدينيّة.
- ١٢. التأكيد على الحاجة الملحة لمراجعة الموروث الديني وتجديد الخطاب بما يعزّز قيم المواطنة والعيش معًا.

http://www.adyanonline.net/course/view.php?id=103

من المناهج التعليمية، أيًّا يكن الموضوع الذي تندرجُ فيه كاللغة، الأدب، التاريخ، الفلسفة، التربية المدنيّة، الدين، إلخ.. وجَعْل الكتب الدراسية الدينية أكثر احتضانًا للتنوُّع. وإضافة إلى ذلك، أنَّ تعزيز تعليم الفلسفة والعلوم الإنسانية، يساعد على بناء قدرات التفكير النقدي بين التلامذة، وعلى امتلاكهم مقاربة للأخلاقيات وللمسائل العامّة، أكثر إنسانويّةً واحتضانًا للتنوُّع. كما أنّ تطوير تدريب المعلّمين على مناهج التنوُّع، وقيَمه، وسُبُل احتضانه، هو في غاية الأهمية للوصول إلى مثل هذه الأهداف.

# من «إعلان مراكش حول حقوق الأقلّيات الدينية في المجتمعات ذات الغالبية المُسلمة» المجتمعات ذات الغالبية المُسلمة، ٧٠ كانون الثاني/يناير ٢٠١٠

www.marrakeshdeclaration.org

#### إن الموقرين يدعون:

ب- المؤسسات العلمية والمرجعيات الدينية إلى القيام بمراجعات شجاعة ومسؤولة للمناهج الدراسية للتصدي لأخلال الثقافة المأزومة التي تولد التطرُّف والعدوانية، وتغذّي الحروب والفتن، وتمزّق وحدة المجتمعات.

و- ممثلي مختلف الملل والديانات والطوائف إلى التصدي لكافة أشكال ازدراء الأديان وإهانة المقدسات وكل خطابات التحريض على الكراهية والعنصرية.

## برنامج التربية الدينية على المواطنة الحاضنة للتنوع - لبنان مؤسّسة أديان

www.adyanfoundation.org

يُروِّج البرنامج لمواطَنةٍ حاضنة للتنوُّع من خلال تعاونٍ بين الأديان، مسلَّطًا الضوء على الأُسس المشتركة المتعلّقة بقِيَم الحياة العامّة، عبر تأصيل ديني لتلك القيم، من أجل إدراجها في الصفوف التربوية، والعِظات الدينية (المسيحية، والإسلامية)، حول المواضيع التالية:

- الكرامة الإنسانيّة
  - قبول الآخر
    - الأمانة
- احترام القوانين والعهود
  - العدل
  - التكافل والتضامن
    - العفو والغفران
      - الخير العام

جرى تنفيذ المشروع بالتعاون مع المؤسّسات الدينية الرسمية الرئيسة في لبنان: دار الفتوى، والمجلس الإسلامي الشيعي الأعلى، والمجلس المذهبي لطائفة الموحّدين الدروز، ومجلس كنائس الشرق الأوسط الذي يُمثّل مختلف الكنائس في لبنان، بالتعاون مع الجمعية الدنماركية «دانميشن» (Danmission)، وبدعمٍ من «برنامج الشراكة الدنماركية العربية».

٤٢) ينبغي لجهود مكافحة التطرُّف، أن تشمل مراجعة السياسات والمناهج التربوية القائمة لتكون خالية من أي محتوى تمييزي. ويبدأ ذلك بإزالة المحتوى التمييزي المستَنِد إلى أفكار طائفية، أو جماعوية،

#### بيان «<mark>دور التربية في مكافحة</mark> التطرُّف العنيف» مركز التعاون العالمي لمكافحة الإرهاب (CGCC) ومركز هداية - ۲۰۱۳

#### تشجيع المبادرات الثقافية

وافق المشاركون على أنّ التعلُّم الثقافي، هو في غاية الأهميّة للشباب، إذ إنّه يُعزِّز وَعْيَهم الذاتي وهويّتهم، فيما يفتح أذهانهم أيضًا على مختلف العادات، والممارسات، والتقاليد، ويُروَّج التحليل المقارِن. واقترجَ المشاركون أنّ تدخُّلًا محتملًا آخرَ لمنع التطرُّف العنيف، الذي يُشجَّع على التعلُّم الحاضن للثقافات، قد يتمثَّل في توفير ترجمات لنصوصٍ أساسيّة، وروايات شعبية، ومجموعات قصصيّة، باللغة الأم للطلاب. وبالنسبة إلى المدراس الدينية المتخصِّصة، فإنّ السماح للطلاب بالحصول على نصوص دينية مترجمة، قد يساعدهم على تعميق فهمهم لدينهم، ويساهم في تمكينهم لتحدي خطابات المتطرِّفين، التي تستخدم الخطاب الديني لتبرير العنف.

http://www.hedayah.ae/pdf/role-of-education-in-countering-violent-extremism-meeting-report.pdf

(٤١) تلعب التربية دورًا رئيسًا في بناء المواطّنة الحاضنة للتنوُّع، والترابط الاجتماعي والتضامن. يتطلّب ذلك نشر منظومة من القيم العامة المشتركة عبر التربية الدينية والمدنية، النظامية وغير النظامية. وفي الواقع، من المهم السعي نحو الترابط في نظام القِيَم بين هذَين البُعدَين التربويَّيْن. ولذلك، يمكن للتربية أن تكون الحيّز المناسب للتعاون في ما بين الأديان، على تطوير المصادر، وتعليم الشباب، حول قِيَم الحياة العامّة المشتركة، من وجهات نظر تستند إلى الإيان وإلى منهجيّة ما بين دينيّة. ووجبَ على هذا النوع من التربية، أن يُغذِي التناغم والعلاقة السليمة بين المواطّنة، والانتماءات الدينية، وأن يُعزِّز الالتزام المدني المشترك كوسيلة لتغيير المجتمع، والإسهام في جعل المواطّنة الحاضنة للتنوُّع، واقعًا للجميع.

- (٣٩) التثقيف عن الأديان، عبر توفير تعليم نظامي وغير نظامي، مع مصادر وبرامج وافية حول التنوع الديني، تُظهِره كواقع إيجابي، وثراء ثقافي، يساعد على التغلُّب على الصور النمطيّة، والأحكام المُسبَقة في أذهان الطلاب حول أديان وثقافات بعضهم البعض، كما يسهم في الحفاظ على الإرث الثقافي والديني المتنوع، على الصعيدين الوطني، والعالمي.
- فيها العلماء ورجال الدين المستقبليّون، أن تُسهِم بشكل جوهري فيها العلماء ورجال الدين المستقبليّون، أن تُسهِم بشكل جوهري في هذا الجهد، عبر إعادة النظر في برامجها، وتقديم تعليم وُجوديّ وسياقي حول الأديان والمسائل الدينية، والاجتماعية-الدينية، إضافة إلى أهمية توفير معرفة موضوعية حول الأديان الأخرى. وإنّ إدراج العلوم الاجتماعية ومواضيعها الرئيسة في المناهج، يساعد الطلاب على أن يكونوا على بينية أكثر من الواقع وحقائقه، وعلى بناء قدراتهم من أجل استخدام أدواتها، لقياس الاتجاهات المجتمعية وفهمها، وفهم مسبباتها بطريقة موضوعية. ويمكن إنجاز هذه المهمة ضمن إطار تعاوني ما بين ديني، لا سيّما في الجماعات والمؤسّسات التي هي داخل السياق ذاته، وتُواجه التحدّيات ذاتها.

- ٣٧) بحسب «دليل المعلِّم» الصادر عن منظّمة «اليونسكو»، حول «درء التطرُّف التعليف» (PVE)، يمكن للتعليم في هذا الحقل:
- ◄ أن يساعد اليافعين على تنمية مهارات التواصل والتفاعل الشخصي مع الآخرين، التي يحتاجون إليها لإجراء حوار، ومواجهة الخلافات، وتعلُّم المقاربات السِّلمية للتغيير.
- ▶ أن يساعد المتعلِّمين على تنمية التفكير النقدي لديهم، لتقصِّي الادَّعـاءات، والتحرِّي في الإشاعات، ومساءلة مشروعية الأفكار المتطرِّفة، وقدرتها على الاستمالة.
- ▶ أن يساعد المتعلِّمين على تنمية المناعة الاجتماعية، لمقاومة الخطاب المتطرّف، واكتساب مهارات اجتماعية-عاطفية يحتاجون إليها للتغلُّب على شكوكهم، والانخراط -على نحوٍ بنّاء- في المجتمع، من دون الحاجة إلى اللجوء إلى العنف.
- أن يعزّز لدى المواطنين المهيّئين بحِسٍّ نقدي ومعرفة صحيحة، الالتزام
   البنّاء في مبادرات جماعية سلميّة.
- (٣٨) تأخذ هذه الورقة في الاعتبار أنّ «المنظّمات والجمعيات الدينيّة» (FBO)، يمكنها أن تؤدّي دورًا إيجابيًا في التربية، من خلال إرساء شراكة مع الهيئات التربوية، استجابةً للاحتياجات الرئيسة الثلاثة التالية: التثقيف عن الأديان، والتربية على المواطّنة الحاضنة للتنوّع، وقِيَم الحياة العامة المشتركة، وتنقية التربية من المحتوى العنصري.

# إعلان مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز الدولي للحوار بين الأديان والثقافات فيينا ١٩ تشرين الثاني/نوفمبر ٢٠١٤ www.kaiciid.org

«نحن، كقيادات ومؤسسات دينية بتراثها المتنوع، نرفض الاضطهاد الذي تتعرض له جميع مكونات المجتمع وخصوصًا المسيحيين والإيزيديين وغيرهم من الجماعات الدينيّة أو الإثنيّة كالتركمان والشبك، في العراق وسوريا، وترويع الناس وانتهاك حرماتهم، كما حدث للنساء الإيزيديات، واستباحة البيوت الآمنة واستعباد أهلها بما لا يرضى به أي ضمير إنساني، ويتناقض مع المكتسبات الدينية والحضارية والإنسانية النبيلة».

# ب) التربية للمواطّنة الحاضنة للتنوُّع والثقافة الدينية

(٣٦) ينبغي أن يكون التعليم في مُقدَّم مواجهة الراديكالية، عبر توفير معرفة ثقافية لليافعين، خصوصًا أولئك الذين تُراوح أعمارهم بين ١٢ و ١٨ عامًا، وهم أكثر عرضةً من غيرهم للراديكالية. ويُطالِب «هدف التنمية المستدامة» (SDG) الرابع، بتعليم نوعي متساو، وحاضن للتنوّع، يضم من بين عناصر أخرى، الترويج لثقافة السلام واللاعنف، والمواطنة العالمية، وتقدير التنوُّع الثقافي، وإسهام الثقافة في التنمية المستدامة.

- (٣٣) في مجتمعات النزاع، وما بعد النزاع، يمكن للتعاون في ما بين الأديان أن يؤدّي دورًا حاسمًا، في مبادرات بناء السلام، والمصالحة. ويمكن في هذا السياق مناشدة الجماعات الدينية في التعاون مع السُّلطات العامّة، والإسهام في إعادة بناء الثقة بالمؤسّسات الديمقراطية، وحقوق الإنسان.
- ٣٤) إنَّ الإفصاح معًا عن رفض «العنف الديني»، وأيِّ شكلٍ من أشكال التمييز، واعتماد مبادرات تعاونية لحماية أولئك المهدَّدين بالعنف والتعسُّف، خصوصًا الأقلّيات والمجموعات المُستَضعَفة، هما شهادتان متوقّعتان من الناشطين في المجال الديني، ومن التعاون الما بين ديني لمواجهة التطرُّف العنيف.
- (٣٥) يمكن للتعاون أيضًا أن يكون حاسمًا في الحقل الإنساني في أوقات الأزمات، وأن يعزِّز البُعد العالمي للأُخوّة والتعاطف، من وجهة نظر تستند إلى الإيمان. وفي هذا الإطار، يمكن للتعاون بين الأديان أن يوفّر فرصَ تطوُّع وتنظيم حملات، خصوصًا للشباب، لتأمين مسارات حياتية بديلة، ترويجًا للعدالة الاجتماعية، والتضامن في ما بين الجماعات المُستَضعَفة، وللتعامل مع المظالم بطريقة فعّالة ومُثمِرة. وبالنسبة إلى التعاون الما بين ديني، فإنّ مبدأ «احتضان التنوّع» ينبغي أن يكون نظيرًا لمبدأ «الحِيادية»، لدى الناشطين الإنسانيين العِلْمانيين.

# أ) المسؤولية الاجتماعية للأديان

- (٣١) بحسب الأوضاع السياقية المختلفة، يمكن للناشطين في المجال الديني أن يُسهِموا على نحو متباين، في تعزيز الترابط الاجتماعي، وجَعْل التنوّع مصدرًا للتنمية الخلّقة، والإغناء المتبادَل داخل مجتمعاتهم. لكنّ هذا الإسهام يتطلّب إطارًا عامًّا مُمَكِّنًا وشاملًا، يستند إلى المواطنة المتساوية والحاضنة للتنوُّع. فإعلان مراكش، على سبيل المثال، يُناشِد «علماء ومفكري الإسلام أن ينظروا لتأصيل مبدأ المواطنة الذي يستوعب مختلف الانتماءات، بالفهم الصحيح والتقويم السليم للموروث الفقهي والممارسات التاريخية وباستيعاب المتغيرات التي حدثت في العالمُ^».
- (٣٢) لمًّا كانت مواجهة التطرُّف، لا يمكن أن تستند إلى الطائفية، أو أيّ شكل من أشكال التمييز، فإنّ مفهوم المواطَنة الحاضنة للتنوُّع، كإطار عام مُمَكِّن للتعاون المُثمِر في ما بين الثقافات والأديان، يتطلّب التبني المفاهيمي، والتطبيق العملي، من خلال سياسات عامة تضمن العدالة، والمساواة. وقد كثّف ممثلو المؤسّسات الدينية الرسمية مؤخرًا، مناشدتهم تأسيس «دولٍ مدنيّة» قادرة على ضمان مثل هذا الاحتضان للتنوّع.

المسلمة»، - ۲۵ - ۲۷ كانون الثاني/يناير ۲۰۱٦: http://www.marrakeshdeclaration.org/marrakesh-declaration.html

ملخّص تنفيذي ل «إعلان مراكش حول حقوق الأقلّيات الدينية في المجتمعات ذات الغالبية  $^{\Lambda}$ 

أ انظر: «إعلان الأزهر حول مستقبل مصر» (۲۰۱۱)، و«إعلان الأزهر حول الحرّيات الأساسية» (۲۰۱۲)، و«إعلان الأزهر ضد التطرُّف والإرهاب» (۲۰۱۶)، و«إعلان بيروت حول الحرّية الدينية» (۲۰۱۵)، و«إعلان مراكش حول حقوق الأقلّيات الدينية في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة» (۲۰۱٦).

# ٣. المجالات ذات الأولوية للتعاون بين الأديان

رب تُحدِّد هذه «الورقة البيضاء لصُنع السياسات والتعاون بين الأديان، للتعامل مع الراديكالية والتطرُّف العنيف»، أربعة مجالات رئيسة، حيث يُتوقَّع أن يُسهِم الناشطون في المجال الديني بشكل خاص، في الجهود العالمية، وحيث عكن للتعاون في ما بين الأديان أنْ يُحدِث فارقًا. وتطرح الورقة باختصار، بعض الممارسات الناجحة في ما يتعلّق بتلك المجالات، من أجل الإضاءة على الديناميّات الإيجابية القائمة حاليًّا، والتشجيع على مبادرات مماثلة.

#### الحاجة إلى مقاربة للتطرُّف الديني العنيف من زاوية التعددية الدينية www.religionsforpeace.org

يمكن للجماعات الدينية، لا بل يتحتَّم عليها، الاستجابة لجميع «حوافز» التطرُّف الديني العنيف. وأيُّ استجابة من زاوية التعددية الدينية، هي وقفة دينية متماسكة وفعّالة ضد التطرُّف الديني العنيف. إنَها تُظهِر بوضوح أنَّ الجماعات الدينية المتنوعة تتشاطر اهتمامات مشتركة، وهي جاهزة لمواجهتها جميعًا، وأنها تحترم الفوارق الدينية. وتبني المقارباتُ من زاوية التعددية الدينية، تضامنًا حول مجالات ذات اهتمام مشترك، وتُبيِّن بوضوح أنَّ «الآخر» هو حليف على الصعيد الأخلاقي، لا عدوً. كما تُبيِّن بوضوح أنّ أي تهجّم على أي دين كان، هو في جذوره تهجُّمٌ على الأديان الأخرى جميعًا. وتتجذّر قوة الاستجابات وطاقتها من زاوية التعددية الدينية، في التزام المؤمن بدينه، والالتزام المشترك بالتعاون على مواجهة التطرُّف الديني العنيف. وهُة توافقٌ على أنّ السلام أكثر من مجرّد غيابٍ للنزاع، بل هو «إيجابي»، يدعو كلَّ جماعة دينيّة إلى الوقوف بكل قوتها في تضامنٍ مع كرامة الآخر، ومكامن ضعفه، وحقه في العيش الكريم، مستندة إلى تعاليمها الروحيّة والأخلاقية الخاصة. يتضمن هذا الموقف الاعتراف الصريح بالضرر الذي ألحقناه ببعضنا بعضًا، والسعي لأجل العدالة، وتقبُّل نكران الذات من أجل الآخرين، وتحمُّل المعاناة، ومبادلة الشر بالخبر، والسعي إلى المسامحة والمصالحة وتقديمهما على سائر الأمور، والتعبير عن تعاطف غير مشروط، وعن محبّة فعلية.

أديان من أجل السلام. بيان أبو ظبي: رفض التطرُّف الديني العنيف، وتعزيز حسن العيش للجميع، ١٣ كانون الأول/ديسمر ٢٠١٤. استجابةً لنقص الفهم حول الأديان، ومخاطر التلاعب بالمشاعر الدينية. فالتثقيف الديني، مقرونًا بقدرات التفكير النقدي، يُكِّن الناس من قراءة مختلف التفسيرات في ضوء سياقها التاريخي، والاجتماعي، والذهني، ويمنع انتشار الخطابات الايديولوجية الطائفية الأحادية.

- (۲۷) المبادرات الدينيّة والما بين دينيّة، هي في غاية الأهمية لمناهضة التطرُّف، إذ إنها تستطيع أن تحمي المجتمعات والمؤمنين من الخطابات الاستقطابية، ومن خطاب المظلوميّة، الذي يُعطِي للجماعة الدينية صبغة الضحيَّة من جهة، كما تستطيع أن تعزّز حِسّ المسؤولية المشتركة تجاه العدالة، والسلام، والترابط الاجتماعي، من جهة ثانية.
- (٢٨) تعزيز التعاون في ما بين الأديان، حاسمٌ في مواجهة الراديكالية والتطرُّف العنيف، حيث إنّه يساعد على تجنُّب وَسْم مجتمع ما، أو دينٍ ما، بصفة متطرِّف، وعلى توفير الفرصة لتعزيز الأصوات البديلة مقابل تلك المتطرّفة. والتعاون في ما بين الأديان في هذا الحقل، يساعد الجماعات الدينية على التواضع، وعلى قبول التعلُّم من التجارب التاريخية لكلِّ منها في ما يتعلّق بالتطرُّف، وعلى تجنُّب سوء الفهم الثقافي والديني، على غرار الدمج بين المسيحية والغرب، أو بين العرب والإسلام.
- (٢٩) التعاون في ما بين الأديان، يُعزِّز المقارَبة المستنِدة إلى القِيَم في مواجهة التطرُّف، بدلاً من تطوير استجابة طائفية حياله. وتُشكُّل هذه المقاربة صوتًا أخلاقيًّا قويًّا ضد جميع أنواع التمييز، وضد الميول المتطرّفة، كما تشكُّل مظلّة لحمانة الأقلبات، والمحموعات المُستَضعَفة.

تفسير وتأويل. وهذا ما يستحضر الأسئلة الكبرى التي ينبغي أخذها بعين الاعتبار، مثل: لِمَن مشروعية التفسير، والحاجة إلى الإقرار بالخبرات الذاتية؟ وكيف تُؤثِّر هذه الخبرات في المجموعات؟

- حرية التعبير عن الرأي، هي شرط أساسي للحرّية الدينية، ومع ذلك هي تفتح الباب أمام مخاطر الخطاب الديني الراديكالي، والإقصائي، الذي يمكن أن يُجرِّد الآخرين من صفتهم الإنسانية. فكلمة «تكفيري»، التي تعني أن يكون المرء إقصائيًا في معتقده الديني، وأن يوسم الآخرين بسمة «الكُفّار»، أصبحت مرادفة لـ «المتطرِّف». وهذا يشي بأن هة حاجة، إلى تفكيك تأثير الإقصائية اللاهوتية في التطرُّف. وهناك في الواقع تناقض بين الراديكالية اللاهوتية، واحترام الاختلاف. إن خطاب الكراهية والتمييز تجاه الآخرين، هما خطّان أحمران في هذا الحقل، في حين أنّ التعدُّدية كموقف لاهوتي، والعلاقات والتعاون في ما بين الأديان، هما الوجهان الإيجابيًان لهذه الحقية.
- (٢٥) يمكن للتحكُّم بالخطاب الديني، واستخدامِه من قِبَل السلطات السياسية، أن يَعُوق مصداقيته، ويُقلِّل من طاقته الداخلية على النقد الذاتي، وهذا يمثل نموذجًا سلبيًا للمجتمع بأسره. وبسبب مثل هذا النقص في موثوقية القيادة الدينية التقليدية، يبحث الشباب عن مصادر أخرى للمعرفة الدينية، خصوصًا من خلال شبكات التواصل الاجتماعي، من دون امتلاك قدرة الحُكم على أصالة مثل هذه المعلومات، أو صحتها.
- ٢٦) التثقيف الديني كعمليّة تعليم مفتوحة وقابلة للتفاوض، هو حاجة مُلِحّةٌ

# ٢. الدين والتطرُّف

- (٢١) تُقِرّ هذه الورقة بأنّ الدين يمكن أن يكون على حدً سواء، مصدرًا مهمًا لمحاربة التطرُف، وتعزيز المناعة الاجتماعية، كما يمكن أن يستخدم كأيديولوجيا لتشريع التطرُف العنيف. وهذه الظاهرة ليست جديدة، ولا تنحصر في أي دين، أو نظام، أو معتقد.
- 77) بدلاً من التنكُّر لأي صلة بين الدين والتطرُّف، ووضع الأديان في موقف دفاعي محض، أو الاشتباه بوجود علاقة ضمنيّة بين الدين والتطرُّف لا يمكن تبريرها، فمن الأجدى التحدُّث عن «الازدواجيّة في المقدّس»، وإدراك كيف أنّ النضال الديني قد يتّخِذ أشكالًا سِلميّة، وعنيفة، على حدًّ سواء، بحسب الظروف الثقافية، والتاريخية، والسياسية. وفي هذا الإطار، ينبغي مقاربة الدين كواقع اجتماعي-تاريخي، حيث في تفسير العنف الديني، كما وفي بناء السِّلم من منطلق ديني، يلعب علم التفسير (الهرمنيوطيقا) دورًا أساسيًّا، ويكون أخذ المواقف حتميًّا، ويصبح النزاع داخل المُكتنَف وخارجه، هو المعيار السائد.
- 77) لذا، فإنّ الرد على التطرُّف المُعَبَّر عنه دينيًّا، لا يمكنه أن يَفرض خطابًا دينيًّا واحدًا، مناهضًا، وسلطويًّا، يَنبِذ التفكير الحر، ومشروعية التفسيرات المتنوّعة. فإنَّ فهم الكلام المقدّس، والإرادة الإلهيّة، هو في الأساس فعلُ

<sup>ً</sup> انظر:

R. Scott Appleby. "Religious Violence: The Strong, the Weak and the Pathological," in The Oxford Handbook of Religion and Peacemaking, ed.sAtalia Omer, R. Scott Appleby and David Little. New York: Oxford University Press.

(٢٠) إنّ دور الناشطين في المجال الديني، مقتصر على السياقين الشخصي، والاجتماعي، حيث بإمكانهم تعزيز المناعة الاجتماعية، بمواجهة هذا التهديد. وينبغي لهذا الدور، من أجل كفايته ومصداقيته، أن يتميّز بوضوح عن أيّ مقاربة أمنيّة للتطرف. لذلك، وحيث إن كلّ درء للتطرف العنيف (PVE)، يُعنَى بالعملية المعقدة للراديكاليّة المؤدّية إلى العنف، بدلًا من الاهتمام بالتطرُف العنيف بحدّ ذاته، تتعامل المقاربة المتبنّاة والمُوصَى بها في هذه الورقة، مع التطرُف بطريقة سياقية، وتوصيفية، وغير جوهرية: أيْ آخذة بعين الاعتبار، الاختلاف في سياقات التطرُف، والتنوّع في مكافحته، ومداواته.

# ۱۸) تطرح «خطة عمل الأمم المتحدة لمنع التطرُّف العنيف»، الظروف المُفضِية إلى التطرُّف العنيف، وسياقه الهيكلي، في خمس نقاط:

- غياب الفرص الاقتصادية.
  - التهميش، والتمييز.
- الحوكمة الضعيفة، وانتهاكات حقوق الإنسان، وحُكم القانون.
  - النزاعات الطويلة الأمد، بدون حلول لها.
    - الراديكالية في السجون.

مع هذه الظروف المُفضِية إلى التطرُّف، تجمع مسارات الراديكاليّة بطرق شتّى، عناصر عديدة، من بينها:

- الخلفيات، والحوافز الفردية.
- المظالم الجماعية، وخطاب المظلوميّة، الذي يعطي للجماعة الدينية صبغة الضحية.
- خطاب الكراهية المستند إلى الايديولوجيات السياسية، والفوارق الإثنية، والثقافية.
  - استخدام الدين والمعتقدات، لتشريع العنف.
    - القيادة، والشبكات الاجتماعية.
- 19) يكمن التحدي في وضع استراتيجية وقائية، لمكافحة التطرُّف العنيف، في أنها ينبغي أن تتناول الدوافع والعوامل السياقية، التي تُشكُّل أرضية خصبة للراديكاليّة. ويتعيِّن التحرك قبل حدوث العنف، والتصدي للدوافع التي تؤدي إليه.

فردية أو جماعية، يُقْدِم فيها شخصٌ أو مجموعة ما، على تبني وسائل غير ديمقراطية، أو أخرى عنيفة، لتحقيق التغيير الاجتماعي.

- 17) ولا ينشأ التطرُّف العنيف عن فراغ. إنّه يُعبِّر عن نزاع تطوَّر داخل مجتمع، ويمكن اعتباره كإحدى الإستراتيجيات في لعبة التنافس على النفوذ. إضافة إلى ذلك، يمكن لبعض الادِّعاءات لدى المتطرفين أن تعكس وجهات نظر عادلة، وحقائق فعليّة لمظالم. ولذلك، تُعتبر حوافز التطرُّف والسياق الجيوسياسي، على قدرٍ كبير من الأهمية، وينبغي أخذها بعين الاعتبار. وهذه العوامل الدافِعَة، تختلف من مكانٍ إلى آخر، ومن مجتمع إلى آخر. لكن هناك حوافز مشتركة أو متشاركة، في حال وجودها، قد تُشكِّل بطريقة تراكمية أرضًا خصبة للإرهاب.
- (١٧) إنّ تلاقي ظروف اجتماعية تمييزية وإقصائية، مع ثقافة مواطَنة ضعيفة، ونقص الوسائل السِّلمية للمشاركة السياسية والاقتصادية، وأشكال محدّدة من الأيديولوجيا لتفسير تلك الظروف، يمهّد الطريق للأفكار، والمواقف المتطرّفة. إلى جانب ذلك، تزامنَت الاستراتيجيات السياسية التي تُروِّج للاستقطاب، بدلًا من الوَحدة والترابط الاجتماعي، مع نشوء السياسات المبنيّة على الهويّة، وأصبحت بالنسبة إلى بعض الشباب مصدرًا للتطرف. وفي معظم الحالات، استُخدِمَت الايديولوجيا الدينية، لتغليف الدوافع السياسية، والاجتماعية، والاقتصادية، للتطرُف.

المتطرِّفين سنغدو عليه؟!... إنَّ الأُمَّة والعالم بأمسّ الحاجة إلى متطرّفين خلّاقين عُ».

10) لذلك، ربًا تتصل الميزة المحوريّة للتطرُّف، بالمعتقدات المُعتَنَقَة، والطريقة التي تُعتَنَق بها على حدًّ سواء. وعرَّف الأسقف ديسموند توتو (Desmond) التطرُّف بأنّه: «عندما لا تسمح بوجهة نظر مختلفة، وحينما تتمسّك بوجهة نظرك لكونها متفرِّدة، وحينما لا تسمح باحتمال الاختلاف°». لذلك، فإنّ هذه الورقة تُميِّز بين الأُصوليّة، أو الأفكار الراديكالية من جهة، التي تعدِّر تُمثِّل التقيُّد الصارم بمجموعة من المعتقدات والسلوكيّات الدينية التي يتعدِّر تلطيفها، والأفكار التعصُّبيّة، والتطرُّف العنيف من جهة أخرى، حيث يشير هذا التطرُّف، بحسب تعريف حديث لمنظمة «اليونسكو» (UNESCO)، هذا التطرُّف بحسب تعريف وجهات نظر أيديولوجية، أو دينية، أو سياسية المحفَّز أيديولوجيًا، لتحقيق وجهات نظر أيديولوجية، أو دينية، أو سياسية راديكالية أيديولوجية، نو تطرُّف عنيف، عملية راديكالية المتّجه نحو تطرُّف عنيف، عملية

<sup>&#</sup>x27; انظر:

Peter T. Coleman, and Andrea Bartoli: Addressing Extremism. The International Center for Cooperation and Conflict Resolution - Columbia University (ICCCR) and the Institute for Conflict Analysis and Resolution (ICAR) - George Mason University http://www.tc.columbia.edu/i/a/document/9386\_WhitePaper\_2\_Extremism\_030809.pdf

<sup>°</sup> انظر:

Davies, L. 2008. Education Against Extremism, Stoke on Trent and Sterling. Trentham Books: https://www.oise.utoronto.ca/cld/UserFiles/File/DAVIESeducationagainstextremism.pdf

٦ انظر:

UNESCO: A Teacher's Guide on the Prevention of Violent Extremism, 2006, 11: http://unesdoc.unesco.org/images/0024244676/002446/e.pdf

### ا. فهمُ التطرُّف

- 17) ليس غة تعريف واحد متَّفَق عليه حول التطرُّف، ولا إجابة محدَّدة عن التساؤل: لماذا يصبح الأفراد أو المجموعات متَّسِمين بالراديكالية؟ ومع ذلك، من المهم التمييز في ما بين التطرُّف كأيديولوجية، والتطرُّف العنيف كفعل، إذ ليس هناك دامًا رابطٌ أو علاقة سببيّة، بين التفكير المتطرّف، والسلوك العنيف. ومن المهم أيضًا، التمييز بين الأفكار الراديكالية، التي هي عنصر عقلاني وطبيعي في مجتمع يتسم بالفوارق والرؤى المتنوّعة، والتي تُدفَع أحيانًا نحو إمكانياتها التفسيرية المتطرّفة، والأفكار التعصية والتمييزية، التي تحمل الكراهية والتمييز ضد الآخرين. غة شكلٌ من أشكال العنف، ولو كان رمزيًّا أو معنويًّا، يُمكن أن يَمثل في الخطابات والأيديولوجيات التعصُّبية، والتمييزية.
- (١٤ الحرّيات الأساسية، كحرية الضمير، والفكر، والتعبير، تضمن حق تبنِّي أفكار راديكالية، ما دامت لم تحثّ على العنف. إضافة إلى ذلك، وفي بعض الحالات، تتطلّب وقائع، أو أنظمة قائمة جائرة، تحدّيًا من الناحية الأخلاقية. مثالً على ذلك: معارضة الملاكم الشهير محمد علي للحرب في الفيتنام، أو نضال مارتن لوثر كينغ لأجل الحرية، وتحقيق المساواة للأميركيين من أصل أفريقي. ويلحظ مارتن لوثر كينغ «أنّ المسألة ليست ما إذا كُنّا سنغدو متطرّفين، بل أيّ نوع من

- ر١١) تهدف «الورقة البيضاء لصنع السياسات والتعاون بين الأديان، للتعامل مع الراديكالية والتطرُّف العنيف»، إلى إقامة وتشجيع النقاشات المطلوبة للسياسات والمبادرات، الجاعلة مثل هذا التعاون الاستراتيجي أقرب إلى الواقع. والقصد منها أن تكون عمليّة تفكُّر مشتركة، وتفاعليّة، ومفتوحة، تغتني على نحو متواصِل، وتتطوّر استنادًا إلى التجارب والخبرات الناشئة في هذا المجال، وتتكيّف مع مختلف السياقات الدينية، أو الجيوسياسية.
- (۱۲) في الأقسام الثلاثة التالية، تَطرح الورقة أوّلاً: بعض التوضيحات المتعلّقة عفهوم التطرُّف بحد ذاته، ومجاله الدلالي. ويشمل هذا الإطار المفاهيمي، العناصر البنيويّة والسياقية لمسار الراديكالية. ومع ذلك، لا تدّعي هذه الورقة تقديم تعريف مشترك، أو جامع، أو توصيف شامل لهذه الظاهرة. بل هي تهدف إلى توضيح المفاهيم واللغة بحسب هذه الورقة. ثانيًا: تُركِّز الورقة على العلاقة المعقّدة بين الدين والتطرُّف، وتطرحها بطريقة نقديّة وشفافة. وأخيرًا، يُحدِّد القسم الثالث من هذه الورقة، المجالات ذات الأولويّة، للتعاون في ما بين الأديان على مواجهة الراديكالية، والتطرُّف. وثمة عيًّنات مختارة لمبادرات تُظهِر تجذُّر هذا التفكُّر في الواقع، وتلقي الضوء على الجهود القائمة في هذا المجال، والتي تتطلّب تطويرًا وتفعيلًا على نحو أمثل.

معًا إلى حضارة واحدة وأُمّة واحدة، عاشوا معًا على مدى قرون عديدة، وهم عازمون على مواصلة العيش معًا في دولٍ وطنيّة سيّدة حُرّة، تحقّق المساواة بين المواطنين جميعًا، وتحترم الحرّيات». وينصّ البند العاشر على التالي: «إنّ المؤمّر يؤكّد على أنّ الشرق بمسلميه ومسيحييّه يرى أنّ مواجهة التطرُّف والغلوّ، وأنّ التصدّي للإرهاب أيًّا كان مصدره وأيًّا كانت أهدافه هو مسؤوليّتهم جميعًا».

- ٩) إن التعاون في ما بين الأديان، والإقرار بالمسؤولية المشتركة، يَضعاننا أمام تحدّي التحلِّي بالشجاعة، في الإقرار بأنّ المعتقدات والثقافات والمجتمعات على أيًّا تكن، ليست كاملة. ومواجهةُ التهديد ذاته معًا، يساعد المجتمعات على تحديد مكامن التحدّي، وإدراك الصعوبات في هذه العمليّة، بدلاً من الانزلاق في الاتهامات المتبادَلة والجِدالات. وهذا يتيح إجراء حوارٍ أصيل، لتعاونٍ ما بين ديني، لا يستند فحسب إلى القناعات المشتركة، بل أيضًا إلى نقاط الضعف الكامنة في كلّ جماعة، ما يولد تضامنًا روحيًّا، أيْ بين أبناء الديانات.
- 1) لذلك، تتميّز المقاربة في هذه الورقة، بتحرير كلّ دين من الموقف التبريري، وكأنّه متّهم من قِبَل الآخرين، ومن الخطابات التي تصوّر الجماعة على أنّها ضحيّة، والتي تصبح خطرة عندما تُعَمَّم داخليًّا، وتُضعف حِسّ المسؤولية، والمشاركة في الحياة العامّة، والاجتماعية. وحيث إنّ المتطرّفين علكون استراتيجية للتمييز، والانعزال، والتدمير، والكراهية، فإنّنا نحتاج إلى استراتيجية شاملة للتضامن، والاندماج الفعّال، والتعاون، والعلاقات السّلميّة في ما بين الأديان، وفي ما بين الثقافات.

جدّي بالسلام، وصالح البشرية، في إطار «المسؤولية الاجتماعية للأديان» (RSR). ويدعو هذا الافتراض إلى تعاون مستدام في ما بين الأديان، بما يتجاوز ردّة الفعل المرزيّة المشتركة من قبل القادة الدينين، بعد أفعال عنيفة للمتطرّفن.

٨) هذا التعاون الما بين ديني، ينزع أيضًا الشرعية من مواقف تسعى إلى إلقاء لوم التطرُّف على دينٍ واحد. وتنصُّ «مذكِّرة أنقرة حول الممارسات الناجحة لمقاربات متعددة القطاعات، من أجل محاربة التطرُّف العنيف»، الصادرة عن «المنتدى العالمي لمحاربة الإرهاب» (GCTF)، على أنه: «ينبغي لأيّ برنامج لمنع التطرُّف العنيف، تجنُّب المماثلة بين التطرُّف العنيف، وأيّ دين، أو ثقافة، أو مجموعة إثنيّة، أو جنسية، أو عِرْق». وتطرح المذكرة أنّ «أيّ مقاربة منطلقة من رؤية أحاديّة للتطرف العنيف، تحد رؤى المسؤولين عن تطوير إستراتيجيات التصدي له»، وتُضيف: «إنّ ربط أيّ برنامج لمكافحة التطرُف العنيف بدينٍ، أو ثقافة، أو مجموعة إثنيّة، أو جنسيّة، أو عِرْق محدد، قد يُنفِّر أولئك المُنتَمين إلى هذه الجماعة، والذين لهم الدور الأساسي في إنجاح برنامج كهذا آ». وإضافة إلى ذلك، فإنّ «بيان الأزهر الشريف» لمواجهة التطرُّف والإرهاب، المُعلَن عنه في كانون الأول/ديسمبر١٠٤٠، عُقْب «مؤمّر الأزهر الشريف لمواجهة التطرُّف والإرهاب»، الذي حضره ممثلون عن جميع المذاهب الإسلامية، وعن الكنائس الشرقية، ينصُ في بنده الثاني عن جميع المذاهب الإسلامية، وعن الكنائس الشرقية، ينصُ في بنده الثاني على التالى: «التأكيد على أن المسلمن والمسبحين في الشرق هم إخوة، بنتمون على التالى: «التأكيد على أن المسلمن والمسبحين في الشرق هم إخوة، بنتمون على التالى: «التأكيد على أن المسلمن والمسبحين في الشرق هم إخوة، بنتمون على التالى: «التأكيد على أن المسلمن والمسبحين في الشرق هم إخوة، بنتمون

<sup>\* «</sup>مذكّرة أنقرة حول الممارسات الناجحة لمقاربات متعدّدة القطاعات لمحاربة التطرُّف العنيف» - (٢٠١٣)، «الممارسة الناجحة ٣»:

https://www.thegctf.org/documents/1016213/72352/Sep19\_Ankara+Memorandum.pdf

- و) في السنوات الأخيرة، حدّدت مجموعات إرهابية مثل «الدولة الإسلامية في العراق، والشام» (ISIL/ISIS)، وجماعة «بوكو حرام» (Boko Haram)، وتصوُّرنا للتطرف العنيف، كما رسمت معالم النقاش حول سُبُل مواجهته. فقد كانت لرسالة التعصُّب لدى هذه المجموعات، عواقب مدمِّرة في العديد من مناطق العالم، واستحدثت أزمة إنسانية غير مسبوقة. فمن خلال احتلالها للأراضي، واستخدامها وسائل التواصُل الاجتماعي على مستوى العالم، والترويج لأفكارها وأعمالها بشكل آني، باتت تشكِّل تهديدًا مباشرًا للأمن العالمي، والسلام، والكرامة الإنسانية. فضلًا عن أنواع أخرى من التطرُّف العنفي، من بينها مجموعات «النازيِّين الجُدد»، والجماعة العنصرية «كو كلوكس كلان» بينها مجموعات «النازيِّين الجُدد»، والجماعة العنصرية، والاجتماعية.
- آ) لذا، لا تهتم هذه الورقة حصريًا بأي نوع، أو مجموعة، من التطرُّف العنيف، أو جماعي «التطرُّف الديني»، أو «التطرُّف المُعبَّر عنه دينيًا»، بل تهتم بظاهرة الراديكالية التي تؤدّي إلى التطرُّف العنيف عمومًا، كتهديد للسلام، والأمن، والترابط الاجتماعي، وبالإسهام الذي يمكن للأديان أن تقوم به، على نحو مشترك أو منفصل، للمساعدة على التصدّي لهذه المسألة.
- لاً كانت عقائد جميع الأديان الرئيسة، قد استُخدِمَت بمختلف السياقات التاريخية، من أجل تشريع العنف، فثمَّة حاجة إلى التعاون بين الأديان لمكافحة التطرُف، بغية بناء مقاربة شاملة، لانتزاع الشرعية من أيًّ موقف يستند إلى التنوُّع في ما بين الأديان وداخلها، كسببٍ مزعوم للنزاع. وخلافًا لذلك، من شأن المقاربات الإيمانية، والما بين دينيّة في هذا المجال، أن تعزّز لدى الجماعات الدينية الاهتمام بشكلٍ

- ٣) إضافة إلى ذلك، يخاطب التقرير المسؤولين الدينيين، والجماعات الدينية، على أنهم جزء من المجتمع المدني، نظرًا إلى دورهم في القطاعات التربوية، ومسؤوليتهم في تعزيز مشاركة الشباب والنساء. ويلحظ في توصياته الخاصة بالتربية، دعوة القطاع الخاص، والفاعلين الآخرين في المجتمع المدني، إلى الإسهام في المصالحة ما بعد النزاع، وجهود إعادة الإعمار (المجال الأساسي ٦/ التوصية ٦). وعلى هذا النحو في مجالات الاتصالات الاستراتيجية، والإنترنت، ووسائل التواصل الاجتماعي، يدعو التقرير إلى تشجيع الجهود -على مستوى المجتمع المحلي- على الارتقاء بقييم التسامح، والتعدُّدية، والتفاهم (المجال الأساسي ٧/ التوصية ٣).
- 3) قامت «مؤسّسة أديان»، بالتعاون مع «معهد التربية في جامعة لندن» (UCL)، بالمبادرة إلى جمع فريق دولي متعدّد الاختصاصات والانتماءات الدينية، يضم ١٤ خبيرًا، التقوا بهدف مشاركة خبراتهم المتنوعة والتكاملية في اجتماعَين، وهو ما أثمرَ هذه الورقة البيضاء. واستفادت هذه الوثيقة أيضًا من تعليقات وردود ٢٩ قائدًا من الشباب والشابات، من ١٥ بلدًا، انخرطوا في برنامج «التحالف في ما بين الأديان لمواجهة التطرُّف» (CEIA)، الذي نظمته «مؤسّسة أديان». وتهدف المؤسّسة من وراء هذه الورقة، إلى الاستجابة للحاجة المتنامية إلى تحديد وتوضيح الإسهام الخاص للجماعات، والشخصيات الدينية، في اتخاذ المبادرات لمواجهة الراديكالية، والتطرُف العنيف. لذلك، تُمثّل هذه الورقة مقاربة تكامليّة تجمع صوت الخبراء، وصوت الفاعلين في المجتمع، وأيضًا صوت قادة المجتمع المدني، والناشطين.

٢ اجتماع الخبراء الأول، - ٢٤ - ٢٥ تشرين الأول ٢٠١٥ ، في معهد التربية جامعة – UCL لندن (بريطانيا)؛
 واجتماع الخبراء الثاني، ٣٠ - ٣١ يناير ٢٠١٦ ، في مركز «هداية» أبو ظبي (الإمارات العربية المتحدة).

بين مختلف المجتمعات والطوائف، والتعبير عن رفضهم للعقائد العنيفة، عبر التشديد على السلام، والقيم الإنسانية المتأصِّلة في لاهوتهم وفِكرهم الديني. وأمام القادة الدينيين أيضًا مسؤوليّة السعي إلى تحقيق ذلك التفاهم. فالتسامح ليس خاملًا؛ إنّه يتطلّب الخيار الفعّال للتواصل على أساس فَهم واحترام متبادَلَين، لا سيّما عند حدوث اختلاف.

ر.٦. السعي إلى الحفاظ على إرث التنوُّع الثقافي، والديني، ضد محاولاتٍ مِن قِبَل المتطرِّفين العنيفين لتدمير المخطوطات، والمعالم، والمواقع، التي تُمثُّل رموزًا للتعدُّدية، والتسامح.

ضمن مندرجات المجال الأساسي ٢. تعزيز الحوكمة الصالحة، وحقوق الإنسان، ودور القانون:

1.٠,٢. السعي إلى منع الإرهابيين وداعِميهم، مِن تقويض عمل المؤسّسات التربوية، والثقافية، والدينية، كما يؤكّد قرار مجلس الأمن رقم ١٦٢٤ (٢٠٠٥): اتّخاذ إجراءات ملائمة ضد جميع أشكال التعصُّب والتمييز على أساس الدين، أو المعتقد، كما هو مبيَّن على وجه الخصوص في مناهج المؤسّسات التربوية النظامية، وغير النظامية، والكتب المدرسية، ووسائل التعليم.

#### ضمن مندرجات المجال الأساسي ٣. إشراك المجتمعات:

7,7. السعي إلى دعم إرساء شبكات إقليمية وعالمية لمنظّمات المجتمع المدني، والشباب، والمنظّمات النسائية، والمسؤولين الدينيين، لتمكينهم من مشاركة الممارسات والتجارب الناجحة، من أجل تحسين العمل في مجتمعاتهم كلّ على حِدَة، والترويج للحوار بين الثقافات والأديان.

## ورقة بيضاء لصُنع السياسات والتعاون بين الأديان للتعامل مع الراديكالية والتطرُّف العنيف

#### تمهيد

- ا) على مدى العقدَين الماضيَين، ركّز المجتمعُ الدولي والحكومات، على مواجهة التطرُّف العنيف، خصوصًا ضمن سياق الإجراءات الأمنية لمكافحة الإرهاب، المعروفة بتسمية «محاربة التطرُّف العنيف» (CVE)، و»محاربة الإرهاب» (CT). وعلى مرّ الوقت، وصل الفاعلون وصانعو القرار إلى نتيجةٍ مفادها: أنّ مقاربة شاملة قد تضم ليس فقط إجراءات أمنيّة، بل أيضًا خطوات وقائية منهجية (درء التطرُّف العنيف PVE)، للتصدي للعوامل التي تجعل الأفراد ينضمّون إلى مجموعات متطرِّفة عنيفة.
- ٨/70/674) ٢٠١٥ في «تقرير خطة العمل لمنع التطرّف العنيف» للعام ٢٠١٥ (٢٠٥/674) في «تقرير خطة العمل لمنع الأول/ديسمبر ٢٠١٥)، يُسلِّط أمين عام الأمم المتحدة الضوء بشكل صريح، على الدور الحاسم للمجتمعات والقادة الدينيين في منع التطرُّف العنيف، ويُوصِي:

ضمن مندرجات المجال الأساسي ١. الحوار ومنع النزاع:

0,۱. تشجيع القادة الدينيين على تشكيل منصّة للحوار في ما بين الأديان، ورجراء نقاشاتِ يجري خلالها الترويج للتسامح والتفاهم

<sup>&#</sup>x27; «الجمعية العامة للأمم المتحدة»، - ٢٤ كانون الأول/ديسمبر ٢٠١٥، «تقرير خطة العمل لمنع التطرُّف العنف»:

http://www.un.org/en/ga/search/view\_doc.asp?symbol=A/70//674

انظر أيضا التوصيات:

https://www.un.org/counterterrorism/ctitf/sites/www.un.org.counterterrorism.ctitf/ files/plan\_action.pdf

وتهدف هذه «الورقة البيضاء»، إلى إطلاق نقاشات أساسيّة للسياسات والمبادرات، والتشجيع عليها، لِجعل التعاون الاستراتيجي حقيقة ملموسة. إنّها عملية مفتوحة وفعّالة، قابلة للإثراء، والتحديث المستمر، استنادًا إلى التجارب والخبرات الناجحة.

#### وتتألف الورقة من ثلاثة أقسام:

- ١- يتحرَّى القسم الأول مفهوم التطرُّف، ومسار الراديكالية.
  - ٢- يستطلع القسم الثاني العلاقة بين الدين والتطرُّف.
- ٣- أمّا القسم الثالث، فيُحدِّد المجالات الأربع ذات الأولوية، للتعاون بين الأديان،
   على مواجهة الراديكالية والتطرُّف العنيف، مع تسليط الضوء على الممارسات والمبادرات الناجحة القائمة، التي يمكن التوسُّع فيها، والبناء عليها.
- ► المجال ذو الأولوية 1: تعزيز الترابط الاجتماعي من خلال التشجيع على «المسؤولية الاجتماعية للأديان»، داخل كلّ طائفة أو جماعة.
- ► المجال ذو الأولوية ٢: تعزيز التثقيف حول الأديان، والترويج للتربية على المواطَنة الحاضنة للتنوُّع الثقافي والديني.
- ► المجال ذو الأولوية ٣: الترويج للخطابات الوجوديّة بدلًا من تلك الأحاديّة، تصدّيًا للتطرُّف، خصوصًا عبر وسائل الإعلام.
- ► المجال ذو الأولوية ٤: إصلاح مجالات الحوار في ما بين الأديان الحالية، وتعزيز الانخراط المدنيّ المشترك، لمشاركة قِيَم الحياة العامة، وللتعاطف والتضامن في ما بين الأديان، خصوصًا وسط فئة الشباب.

## ملخّص تنفيذي

توسّعت الجهود الدولية في السنوات الأخيرة، في التعامل مع التطرُّف العنيف، لتشمل ليس فقط محاربة التطرُّف العنيف في سياقٍ أمني (CVE)، بل أيضًا «الوقاية من التطرُّف العنيف» (PVE).

وقد عرّفَت الأمم المتحدة الجماعات الدينيّة، والقادة الدينيّين، بكونهم يؤدّون دورًا حاسمًا في «الوقاية من التطرُّف العنيف». ومن بين المهامّ الأساسية التي جرى تحديدها في هذا السياق: توفير منصّة للحوار في ما بين الأديان، وداخل كلّ دين؛ والترويج للفهم المتبادَل بين أتباع الأديان؛ والرفض الصريح للعقائد العُنفيّة، مع اعتناق القِيَم السِّلميّة والإنسانية؛ والحفاظ على إرث التنوُّع الثقافي والديني؛ والتنبُّه للتمييز أو الإقصاء المستنديْن إلى الدين؛ ومشاركة الممارسات الناجحة.

تستند هذه الورقة إلى مقاربة تكامليّة تضمّ خبراء، وفاعلين وقادة في المجتمعات المحليّة، وناشطين على الصعيد الدولي. والهدف منها هو الإسهام في بناء مناعة اجتماعية، من أجل مواجهة مجموعات إرهابية على غرار «الدولة الإسلامية في العراق، وبلاد الشام» (ISIL/ISIS)، وجماعة «بوكو حرام» (Boko «الإسلامية في العراق، وبلاد الشام» (التطرُّف العنيف، بما في ذلك مجموعات «النازيين الجُدد». والإطار المطروح هنا، هو ظاهرة الراديكالية التي تقود إلى التطرُّف العنيف، والدور الذي يمكن للدين أو للأديان معًا تأدِيتُه، في المساعدة على التصدّى لهذه المسألة.

ويمكن للمقاربات الما بين دينية للوقاية من التطرُّف العنيف، أن تضمن فاعليّةً كبرى في مواجهة التطرُّف، لأنّها تُبدِّد وصمة اللوم عن ديانة معيّنة، وتُسهِّل مزيدًا من الانفتاح، والنقاش المفيد، حول المسائل التي تجري مواجهتها. وتشكّل أيضًا هذه المقاربات التعاونية، والتكامليّة، مواجهة واضحة لأجندة التمييز، والانعزالية، والدمار، والكراهية، لدى المُتطرِّفن.

# ورقة بيضاء

لِصُنَّحُ السياسات والتعاون بين الأديان للتعامل مع الراديكالية والتطرُّف العنيف

> شباط/فبرایر ۲۰۱۷

#### © جميع الحقوق محفوظة لمؤسّسة أديان

مركز رشاد للحوكمة الثقافيّة شارع العلم، بدارو، بيروت – لبنان www.adyanfoundation.org البريد الإلكتروني: contact@adyanfoundation.org الهاتف/الفاكس: ٩٦١١٣٩٣٢١١

بیروت، ۲۰۱۷



أُعِدّت هذه «الورقة البيضاء»، في إطار مشروع «مؤسّسة أديان» «التحالف بين الأديان لمكافحة التطرُّف» (CEIA) بدعم من السفارة البريطانية في بيروت.





# ورقة بيضاء

لصُنع السياسات والتعاون بين الأديان لَلتعامل مع الراديكالية والتطرُّف العنيف

شباط/فبرایر ۲۰۱۷





